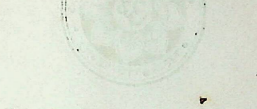


्राणार्थः चन्द्युजानीयस् SUNATSUJATIYAM



# MAYDAUGRITAMM

Validatio Councillor Shi Shinteredongs

Passaci by Streets and angelings Dai Britis donal Sager

> Will alsows Hipdi Commentry Shrulles and

to the state of th

Speed of word to restaudit to the old and

Shri Shivoham Sagar Granthamala's Sixth Puspa-



## SANATSUJATIYAM

With the Commentry
Shri Shankaracharya

Published by
Sarvadarshanacharya Shri Krishnanand Sagar

With his own Hindi Commentry
Shrutiranjani

Under direction from 1008 Mahamandaleshvar

Shri Syami Akhandanand Sagar Maharaj

## श्रीशिवोऽहंसागरग्रन्थमालायाः वष्ठं पुष्पम्-



भगवत्पाद बाद्यधीजगद्गुच्चाङ्कराचार्यं विरचित भाष्योपेतं

# सनन्युजातीयम्

अनन्तश्रोविभूषित १००८ महामण्डलेश्वर्-अखण्डानन्दसाग्रसहाराजानां

निदेशेन सर्वेष्ट्रशिनाचायं श्रीकृष्णानन्द्रसागरेण

> स्वकृतया श्रृत्तिरञ्जनी हिन्दी व्याख्या सह प्रकाशितम्

Published by:

© Acharya Krishnanand Sagar Shri Madhawanand Ashram P. O.-Dharmaja, Dist.-Kheda GUJARAT

First Edition, 1984

Price Rs. 100 | — Price Rs.

Prieted by:

Deva Vani Press

Maladahia Aaranasi. (U. P.)

#### प्रस्तावना

यह 'सनत्सुजातीयदशैन' ब्रह्मसूत्र के रचियता भगवान् श्रीवेदव्यासमुनि द्वारा प्रणीत विशालकायग्रन्थ महाभारत के उद्योगपर्व से उद्घृत है, इस में एकचत्वारिशत्से लेकर षट्चत्वारिशत् अध्यायपर्यन्त विशदतया विवेचन किया गया है । वैशम्पायनमुनि और राजा जनमेय इन दोनोंके संवादरूपमें यह सारा-का सारा उपदेशकम है। ब्रह्मविद्याका यह उपदेश वेदान्तशास्त्रमें अपना वैशिष्ट्य रखता है और इस लघुकलेवर ग्रन्थ की महान् महिमा तो भगवत्पाद आद्यजगद्गुरु श्रीशङ्काचार्यके भाष्यसे अवगत होती है जिसका औपनिषद सिद्धान्तमें सर्वोत्कृष्ट स्थान है, महाभारतसे ही उद्घृत 'विष्णुसहस्रनाम' एवं श्रीमद्भगवद्गीता आदि ग्रन्थोंके उपर शाङ्करमाध्य सर्वजनविदित ही है। वस्तुतः शाङ्करभाष्य में पूर्णतया अद्वैततत्त्वका ही विश्लेषण प्राप्त होता है. जिस अद्वैततत्त्वके श्रवण, मनन मवं निदिध्यासन करनेसे मुमुक्षुजन द्वैतप्रपश्चसे मुक्त हो जाता है और अपने सचिचदानन्दस्वरूप आत्मामें समाहित हो जाता हैं। इस परमतत्त्वका उपदेश ब्रह्माके मानसपुत्र ऋषिकुमार श्रीसनत्सुजातने ग्रहकल्रहसे आक्रान्त, रागद्वेषसे उद्विग्न, मानसपीडासे पोडित तत्कालीन राजा धतराष्ट्रके प्रति दिया था और उन श्रीमुखसे श्रवण करने मात्रसे उन्हें आन्तरचक्षु प्राप्त हो गया था; क्योंकि इस तत्त्वज्ञानका स्रोत समाजके किसी भी व्यक्तिको बिना मेदमावके श्रेय एवं स्वस्थ जीवनको सङ्गोवनी देता है। और शास्त्र तो सदा देश-कालादि को अवधिसे रहित रहता है। 'अपूर्वज्ञापकत्वं शास्त्रत्वम् ।' इस युक्तिके अनुसार जिसकी उपयोगिता कालान्तरमें भी बनी रहे। आजसे पश्चसहस्रवर्ष पूर्वकालमें जो कनक एवं कान्ताको लेकर सामाजिक एवं राजनैतिक क्षेत्रोंमें दरार पड़ गयी थी और पदलोलुप राजनैतिकदलके कारण समाजके वातावरणने संघर्षका स्वरूप घारण कर लिया था और यह प्रमेयपदार्थी का समुचितरूपसे विश्लेषण एवं विचार-विमर्शंकी सत्यदिशा न मिलनेपर हो संघर्षंकी स्थिति उत्पन्न होती है। जो आज वर्तमानयुगमें भी प्रत्यक्षतया देखी जाती है और पूर्वकालीन इतिहासका भी प्रामाण्य प्राप्त होता है; क्योंकि आसुरी जोवोंमें यह अनादिकालसे संघर्षं चला आ रहा है।

सत्यवतीनन्दन भगवान् श्रीवादरायणने प्रस्तुत ग्रन्थको विषयविवेचनकी

दृष्टिसे चार अध्यायोंमें विभक्त किया है। प्रथम अध्यायमें प्रमाद ही मृत्यु है तथा मृत्युका अभाव, ज्ञान-अज्ञान, कर्मानुष्ठान एवं योगानुष्ठानका अधिकारी, शुभाशुभ कर्म, परमेश्वरका सृष्टिमें प्रयोजन, विद्वानोंका सदाचार, सत्य ब्रह्म और लक्ष्मीका प्रवेश द्वार आदिपर प्रतिपादन किया गया है। द्वितीय अध्याय-में वेदोंके प्रति आक्षेप, ज्ञानी एवं अज्ञानी व्यक्तिके लिए कर्मका तारतम्य, निष्पाप तप, तपश्चयिक विविधगुणगरिमा तथा त्याग एवं भयके प्रकार, ब्रह्म-निष्ठ ब्राह्मणका लक्षण आदि विषयोंका वर्णन है। तृतीय अध्यायमें ब्रह्मचर्य-व्रत द्वारा ब्रह्मविद्याकी प्राप्ति ब्रह्मचर्यका स्वरूप, ज्ञान द्वारा ब्रह्मस्वरूपमें स्थिति और परम ब्रह्मके स्वरूपका विशदतया विवेचन किया गया है। चतुर्थं अध्यायमें योगियों द्वारा दूरय ब्रह्मका स्वरूप, परमब्रह्मसे तादात्म्यभाव रखनेवाले ज्ञानियोंकी विमुक्ति आदि विषयका विवेचन किया गया है। कथाका संवाद और महात्मा प्रकृतिवाले कौरवोंके पिता राजा घृतराष्ट्रने भक्तहृदय विदुरके द्वारा प्रेरित उस वचनका भलीप्रकार आदर देकर सर्वोत्तम तत्त्वज्ञानकी इच्छा रखते हुए भगवान् श्रीसनत्सुजातसे प्रश्न किया, जो मैं यह सुनता हूँ कि मृत्यु नहीं है और इस विषयमें आपका उपदेश भी सुन रहा हूँ; यह सत्य है, किन्तु देवता और असुरोंने अमृत्युके लिए दीघंकालपर्यन्तु ब्रह्मचर्य व्रतका भली भांति आचरण किया था तथा कुछ लोग कर्मसे अमरत्व मानते हैं और दूसरे लोग मृत्युकी सत्ताको ही स्वीकार नहीं करते हैं इन दोनों पक्षोंमें यथार्थ क्या है ?

इस विषयमें अनेकविध दृष्टिकांण हैं। 'कुर्वंभवेह कर्माण जिजीविषेच्छत्' समाः।' तथा 'कमंण्येव संसिद्धिमास्थिताः जनकादयः।' इन श्रुति-स्मृतिरूप वाक्यद्वयके अनुसार नित्य-नैमित्तिक यज्ञानुष्ठान, परोपकार आदि कर्मोंका ब्रह्मापंणभावसे समर्पण कर अपनेको विमुक्त मानते हैं और कुछ लोग कालत्रय-से मृत्युकी सत्ता नहीं मानते हैं: जबिक अधिकारीके भेदसे उक्त दोनों पक्ष युक्ति सङ्गत हो सकते हैं किन्तु भगवान् श्रीसनत्सुजात द्वारा यह कहा गया है कि प्रमाद ही मृत्यु है और सम्प्रति वर्तमानमें हमें भाष्यकारके वचनोंका भी उल्लेख मिलता है। 'प्रमाद प्रच्युतिः स्वाभाविक ब्रह्ममावात् तं प्रमादं मिथ्या-ज्ञानस्यापि कारणम्।' असुर लोग प्रमाद से ही शरीरादिमें आत्मबुद्धि कर बैठते थे और ब्रह्मभावसे प्रच्युत हुए, किन्तु अप्रमादसे देवोंने ब्रह्मत्वपद प्राप्त किया था तथा कुछ लौकिकजन प्रमाद-मोह आदिसे भिन्न यमराजको ही मृत्यु मानते हैं जो कि पितृलोकका प्रशासन करते हुए प्राणियोंको अपने शुभाशुभ-कर्मानुसार सुख-दुखात्मक फल देते हैं।

यह मृत्यु मनुष्योंके अहंकाररूपी मुखसे निकलता है और क्रोघ, प्रमाद एवं मोहके रूपमें परिणत हो जाता है। इसलिए अहंकारके वशीभूत हुआ यह देहा-भिमानी प्राणी विपरीत मार्गका अनुगामी हो जाता है जिससे वह किञ्चित् भी परमार्थ सम्बन्धी योगको प्राप्त नहीं कर सकता है।

इस प्रकार उक्त अहंकारसे कामके क्षणिक रमणोय वस्तुओं अं आसक्तबुद्धि करता हुआ पामर प्राणी उन्हीं वस्तुओं की प्राप्तिमें अहारोत्र आजीवन भ्रमरवत् यह इतस्ततः दौड़ता रहता है और प्रकृविजन्य गुण प्रवाहके थपेडों को झेलता हुआ जन्म-मृत्युरूपी भैवरमें डूब जाता है।

यद्यपि यह आत्मबन्धन किल्पत शृंखला से बँधा हुआ है तो भी यज्ञादि कमोंसे उसका छूटकारा असम्भव ही है; इसलिए कि कमोंका प्रारम्भ फलकी इच्छाको लेकर हुआ करता है और उससे उत्पन्न हुआ सुखादिरूप फल अनित्य-अस्थिर होता है। 'यथेह कमें चितो लोकः क्षीयते तथेवामुत्र कमेंचितो लोकः क्षीयते।' अर्थात् शरीरादि अवयवोंसे निर्मित घटादिपदार्थं कालान्तरमें भी विनष्ट होता हुआ देखा जाता है वैसे कमें द्वारा सम्पादित स्वर्गादिलोक भी विनष्ट हो जाता है। अत एव कमंजिनत फलमें आसिक रहनेसे जन्ममृत्युरूपी वैतरणीसे पार होना अत्यन्त कठिन ही है। जैसा कि कैवल्योपनिषद् में कहा गया है कि 'न कमंणा न प्रजया घनेन त्यागेनैकेन अमृतत्वमानशुः। अर्थात् कमंसे, सन्तितसे एवं धनसे आत्मस्थिति प्राप्त नहीं हो सकती है किन्तु उक्त सभी वस्तुओंसे अपने मानसको दूर रखते हुए आत्मभावमें समाहित रहनेपर ही सम्भव है। 'कामानुसारी पृद्धः कामाननुविनश्यित।' इस ग्रन्थोक युक्तिसे यही सिद्ध होता है कि कामका अनुगामी प्राणी कामनाओंके पीछे अपने आपको विनष्ट कर देता है। और यह एक मोहमात्र हो है जिससे वह अपवित्र में पिवत्र बुद्धि अनित्यमें नित्य बुद्धि, अशुद्धमें शुद्ध बुद्धि कर बैठा है। तथा च

'पाषाणखण्डेष्वपि रत्नबुद्धिः कान्तेतिधीः शोणितमांसपिण्डे । पञ्चात्मके वर्ष्मीण चात्मभावो जयत्यसौ काञ्चनमोहलीला ॥'

पत्थरके टुकड़ेमें रत्नबुद्धि, अस्थिमां सादिसे संयुक्त कामिनीके कमनीय कलेवरमें रमणीय बुद्धि और पश्चभौतिक क्षणभङ्गुर शरीरमें आत्मबुद्धि करना यह सब मोह ही है।

यद्यपि विषयी जीवोंका ऐसा स्वभाव है, तो भी कोई घीर बुद्धिमान् विवेकीजन ही नदीको उसके प्रवाहके विमुख दिशामें प्रवृत कर देनेके समान इन्द्रियोंको विषयोंकी ओरसे निवृत्त कर अपने आत्मस्वरूपका दर्शन करता है।

यदि सांसारिक वस्तुओं में थोड़ी-सी भी विवेकदृष्टिसे देखता है, तो बन्धनका कारण रागका उन्मूलन होजाय। निचकेताने धर्मराजसे कहा था कि 'सर्वेन्द्रियाणां जरयन्ति तेजः। तथा अपि सर्वं जीवितमल्पमेव।' इसप्रकार भौतिकवस्तुओं में आसिकका होना दुःखरूप ही है। यदि यह विवेक रखें, तो पत्तङ्गकी भाँति अनित्य वस्तुओं में विनष्ट होनेसे अपनेको वचा सकता है जैसा कि पश्चदशोकारने कहा है—

'अन्तर्महारोवतीं विजानन् को नाम वेज्यामि रूपिणीं जजेत्।'

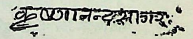
विश्व सुन्दरी वेश्याके शरोरमें किसी गुप्त राजरोगको जान करके उसका स्पर्श करना भी अङ्गीकार नहीं करेगा।

जैसा कि कठश्रुतिमें कहा है—'अथ घीरा अमृतत्वं विदित्वा ध्रुवमध्रुवेष्विव न पार्थयन्ते । तथा च गीतोक्त वाक्यका भी प्रमाण मिलता है—

> 'शक्नोतीहैव यः सोढुं प्राक्शरीरविमोक्षणात्। कामक्रोधोद्भवं वेगं स युक्तः स सुखी नरः॥

अर्थात् जो व्यक्ति शरीरके विनष्ट होनेसे पूर्व काम एवं क्रोधसे उत्पन्न हुए वेगको सहन कर लेता है वही मानव इस संसारमें योगी है और वही सुखी भी है।

परीक्षार्थी छात्र एवं वेदान्त सम्प्रदार्थंके पाठकवर्गंके लिए हिन्दीभाषामें शाङ्करभाष्यके साथ यह ग्रन्थ प्राप्त नहीं था इसी कारण प्रस्तुत ग्रन्थका प्रकाशन भगवान् भाष्यकारकी कृपासे सुलभ हो सका है।



## **र**ळोकानुक्रम

april 1

| रलाक                            | पृष्ठ  | <b>रलोक</b>                     | पृष्ठ        |
|---------------------------------|--------|---------------------------------|--------------|
| अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा | १३-१५९ | वापोऽयाद्भ्यः सलिल              | 4-888        |
| अङ्गुष्टमात्रः पुरुषोज्नतरात्मा | २८-१६८ | आभाति शुक्लमिव                  | १९-१४१       |
| अदर्शने तिष्ठति रूपमस्य         | २५-१६९ | इन्द्रियेभ्यरच पञ्चभ्यो         | 38-883       |
| अभिध्या वै प्रथमं हन्ति         | १०- ३४ | इमं यः सर्वंभूतेषु              | 74-900       |
| अभिजानामि ब्राह्मण              | ४५-१२२ | उमे सत्ये क्षत्रियाद्यप्रवृत्ते | ४- ७         |
| अमन्यमानः क्षत्रिय !            | १५- ३८ | उभी लोकी विद्यया                | १७-१६३       |
| अश्रान्तः स्यादनादाता           | ३४- ७८ | उभी च देवी पृधिवीं              | २३- ६८       |
| अनाढ्या मानुषे वित्ते           | ३६- ७९ | ऋ वो यजुंडयधीते                 | ३- ८९        |
| अघमे विदुषो मूढा                | 80- 63 | एकैकमेते राजेन्द्र              | १७-१०२       |
| अणोरणीयान् सुमनाः               | ३१-१७३ | एकवेदस्य चाज्ञानाद्             | ३७ ११५       |
| अन्तवन्तः क्षत्रिय ते           | 26-580 | एकं पादं नोत्क्षिपति            | 47-846       |
| अपानं गिरति प्राणः              | 8-840  | एतेन ब्रह्मचर्येण               | १५-१३८       |
| अस्मिल्लोके तपस्तप्तं           | १०- ९७ | एवं दोषा दमस्योक्ता             | 79-888       |
| अस्मिँल्लोके विजयन्तीह          | ६-१३२  | एवं मृत्युं जायमानं             | १६- ३९       |
| अवारणीयं तमसः परस्तात्          | 22-188 | एवं ह्यविद्वानु स्थाति          | 16- 88       |
| अर्हते याचमानाय                 | २६-१०८ | कथं समृद्धमत्यर्थं              | 88- 68       |
| अहमेवास्मि वो माता              | 26-508 | कर्मोदये कर्मफलानुरागा          | 9- 38        |
| असाधना वापि ससाधना              | १६-१६२ | कस्येव मौन: कतरन्तु             | 8- 60        |
| असिद्धिः पापऋत्यं च             | 73-904 | कल्मषं तपसो ब्रूहि              | 18-100       |
| आकाङ्क्षार्थस्य संयोगाद्        | १७-१३९ | कामानुसारी पुरुपः               | १३- ३६       |
| आख्यानपञ्चमैवैदै:               | ३५-११४ | कामत्थागश्च राजेन्द्र           | 20-1-05      |
| आचार्ययोनिमिह ये                | ५-१३२  | कालेन पाद लभते                  | 23-130       |
| आचार्येणात्मकृतं                | 28-838 | कोऽसी नियुङक्ते तमजं            | <b>86-88</b> |
| आचार्याय प्रियं कुर्यात्        | १२-१३७ | को ह्येवमन्तरात्मानं            | ३२- ७५       |
| आत्मैव स्थानं मम                | ३०-१७२ | क्रोत्रः कामी लोभमोही           | १६-१०१       |
| आद्यां विद्यां वदसि             | ३-१३०  | क्रोबादय द्वादश                 | 14-100       |
| गत्वोभयं कर्मणा भुष्यते         | 28- 49 | नास्य पर्येषणं गच्छेत्          | ४६-१२३       |
| गूहर्नत सर्पा इव                | 18-140 | नित्यमज्ञातचर्या मे             | ३१- ७३       |
|                                 |        |                                 |              |

| इलोक                       | पृष्ठ   | इलोक                     | पृष्ठ        |
|----------------------------|---------|--------------------------|--------------|
| चक्रो रथस्य तिष्ठन्तं      | E-848   | निवृत्तेनैव दोषेण        | ३१-११२       |
| छन्दाँसि नाम द्विपदां      | 89-996  | निष्कलं तपस्त्वेतत्      | १२- ९९       |
| ततो राज घृतराष्ट्र         | 8- 8    | नैतद् ब्रह्म त्वरमाणेन   | 2-850        |
| तद्वे महामोहनमिन्द्रियाणां | ₹0- ₹₹  | नैनं सामान्यृचो          | 8- 68        |
| तदर्थमुकं तप               | 6- 94   | नैवंक्षु तन्न यजुःषु     | २२ १४३       |
| तदर्धमासं पिबति            | ९-११५   | प्रत्यक्षदर्शी लोकानां   | ५०-१२७       |
| तदेवदह्ना संस्थितं भाति    | 28.888  | त्रमादाद्वा असुराः       | 4- 8         |
| तपोमूलिमदं सर्वं           | १३- ९९  | पितामहोऽस्मि स्थविरः     | २९-१७१       |
| तस्य सम्यक् सदाचार         | २७- ६९  | पूर्णात् पूर्णमुद्धरन्ति | ३-१४७        |
| तस्मात् सदा सत्कृतः        | १९-१६५  | ब्रह्मचर्येण या विद्या   | 8-636        |
| तस्माच्च वायुरायातः        | २१-१६७  | मौनाद्धि मुनिर्भवति      | ४८ १२५       |
| तस्मिन् स्थितो वाप्युभयं   | २३- ६३  | यत्तच्छुक्र महज्ज्योतिः  | १-२४६        |
| तस्यैव नामादि              | G- 68   | यत्र मन्येत भूयिष्ठः     | २८-१२५       |
| ते मोहितास्तद्वशे          | ८- ३०   | यत्रावःथयमानस्य 🖔 🧪      | २९ -७०       |
| तूष्णीभूत उपासीत           | ४७-१२५  | यथा नित्यं गुरौ          | १०-१३६       |
| दमोऽष्टादशदोषः             | ≥6-60€  | यथाऽऽका्शेऽवकाशोऽस्ति    | 8-686        |
| द्वाराणि सम्यक् प्रवदन्ति  | ४३- ८५  | यथोदपाने महति            | २७-१७०       |
| द्वादश पूत्राः सरितो       | 6-848   | यदोऽष्टादशदोषः           | 58-608       |
| द्विवेदाश्चैकवेदाश्च       | \$5.548 | यन्मां पृच्छिस राजेन्द्र | 33.883       |
| दोपो महानत्र विभेदयोगे     | २०- ४५  | यमं त्वेके मृत्युमतो     | <b>E- 88</b> |
| दोषेरेतैर्विमुक्तं तु      | २२-११२  | यमप्रयतमानं तु           | 36- 68       |
| देहोऽप्रकाशो भूतानां       | १४- ३७  | यस्त्वेतेभ्योऽप्रवसेद्   | २०-१०५       |
| न च्छन्दांसि वृजिनात्      | 4- 80   | यस्माद्धर्मानाचरन्तीह    | २२- ६२       |
| न चेद्वेदा वेद विदं        | ६- ९१   | य एतद्वा भगवान्          | २१- ६०       |
| न तारकासु न च              | २१-१४३  | य एनं वेद तत्            | ३८-१६६       |
| न वेदानां वेदिता           | ४२-१२०  | यानेवाहुरिज्यया          | १७- ४१       |
| न वै मानश्च मौनं च         | ४१- ८३  | यामांशभागस्य यथा         | 88-855       |
| न सादृश्ये तिष्ठति         | ७-१५२   | येषां धर्मं न च स्पर्धा  | २६- ६८       |
| नात्मानमात्मस्थमवैति       | १५-१६१  | येषां धर्मेषु विस्पर्धा  | २५-६७        |
| नामाति शुक्लमिव            | २०-१४१  | ्ये यथा वान्तमश्निन्त    | 74.08        |
| योऽन्यथा सन्तमात्मानम्     | ३३- ७६  | सनत्सुजात यमिमां         | १-१२९        |
|                            |         |                          |              |

| इलोक                    | पृष्ठ  | इलोक                       | पृष्ठ  |
|-------------------------|--------|----------------------------|--------|
| योऽभिध्यान्तु           | १२- ३५ | संभोगसंविद्विषमेघमानो      | 86-80₹ |
| यो वेद वेदान् स च       | 83-828 | सर्वार्थान् व्याकरणाद्     | ४९-१२६ |
| यो वा कथयमानस्य         | ३०- ७२ | सर्वान् स्विष्टकृतो        | ₹७- ८० |
| शरीरमेतौ कुरुतः         | ७-१:३  | हिरण्यपणं मश्वत्थ          | १०-१५६ |
| शिष्यवृत्तिक्रमेणैव     | 9-834  | ज्ञानं च सत्यं च           | १९१ ४  |
| शुक्राद् ब्रह्म प्रभवति | २.१-६  | ज्ञानेन चात्मानमुपैति      | 9- 90  |
| स आवृणोत्यमृतं          | 6-634  | ज्ञानादयो द्वादश यस्य      | 18-830 |
| सत्यं ध्यानं समाघान     | 26-808 | ज्ञानादिषु स्थितो          | 48-826 |
| सत्यात्मा भव राजेन्द्र  | 30-888 | श्रीहि मानार्थसंवासात्     | 87- 68 |
| सत्यात् प्रच्यवमानानां  | 39-28  | श्रेयांस्तु षड्विघस्त्यागः | 24-806 |
| सनत्सुजात यदिदं         | 7. 4   |                            |        |

99 SHIP WELL BOOK OF THE PARTY OF THE 15 57 F 19 9 5 PROTERED TO FE -08 PINERIO POTE charg from the 7 9.9 FIRME LED DINE EMPHOPING A मान बनो प्रावस सम 2.3.8 main hills had 202-86 ने गाउँ वस्ति वस्त CONTRACT COLOR 308-45 Sen and the 7 9

ॐ श्रीसन्चिदानन्दाय नमः

कोरपुरिवेशी परनपुरवानी मोशास्त्रमाननमानी महराति

paffinity grans

S-cotton, 9-on

## - श्रीशाङ्करभाष्योपेतं कार्याक्रिका

# श्रीसनत्सुजातीयम्

# प्रकार के जिल्ला प्रथमोऽध्यायः

नमः पुंसे पुराणाय पूर्णानन्दाय विष्णवे । निरस्तनिखिलध्वान्ततेजसे विश्वहेतवे ॥ ॐ नम आचार्येम्यो ब्रह्मविद्यासम्प्रदायकर्तृम्यः॥

सनत्मुजातीयविवरणं संक्षेपतो ब्रह्मजिज्ञासूनां मुखावबोधायारस्यते । स्वतिश्वात्मन्दाद्वितीयब्रह्मात्मस्वरूपोऽप्यात्मा स्वाश्रयया स्वविषयया-विद्यया स्वानुभवगम्ययाः साभासया स्वाभाविकचित्सवानन्दाद्वितीयब्रह्मात्म-भावात् प्रच्युतोऽनात्मिनि देहादावात्माभावमापन्नोऽप्राप्ताशेषपुरुषार्थः प्राप्ताशेषा-नर्थोऽविद्याकर्मपरिकत्नितैरेय साधनैरिष्टप्राप्तिमनिष्टपरिहृति चाकाङ्क्षन्,

माचार्यभ्रोकृष्सामन्दसागरिवरिचता हिन्दीव्याख्या

## श्रुतिरञ्जनी

प्राणियोंके समस्त अज्ञान अन्धकारको दूर करनेवाले प्रकाशात्मा, पुराण पुरुष, परिपूर्ण आनन्दघन विश्वके हेतु भगवान् श्रीविष्णुके प्रति हम नमस्कार करते हैं।

ॐ ब्रह्मविद्या सम्प्रदायके प्रवर्तक आचार्यपुरुषोंके प्रति हम नमस्कार करते हैं।

ब्रह्मतत्त्वके जिज्ञासुजनोंको सरलतापूर्वक प्रबोध करानेके लिए संक्षेपतः सनत्सुजातीय विवरणका प्रारम्भ किया जाता है।

स्वयं प्रकाशात्मक सिंचवानन्द अद्वितीय ब्रह्मात्मस्वरूप होता हुआ भी यह आत्मा स्वाश्रय, अपनेको विषय करनेवालो स्वकीय अनुभवगम्य और चिदाभाससे युक्त अविद्याके द्वारा स्वाभाविक सत् चित् आनन्दघन अद्वितीय ब्रह्मात्मस्वरूपसे प्रच्युत होकर शरीरेन्द्रियादि अनित्य जड वस्तुओंमें आत्मभाव को प्राप्त होकर समग्र मोक्षरूप परमपुरुषार्थसे रहित समस्त अनुर्यताको प्राप्त लौकिकवैदिकसाधनेरनुष्ठितैरिप परमपुरुषायं मोक्षाख्यमलभमानो मकरादि-भिरिव रागद्वेषादिभिरितस्तत आकृष्यमाणः सुरनरितयंगादिप्रभेदभिन्नासु नाना योनिषु परिवर्त्तमानो मोमुद्धमानः संतरन् कथंचित्पुण्यवशाद्वेदोदिते-नेश्वराथंकर्मानुष्ठानेनापगतरागादिमलोऽनित्यादिदोषदर्शनेनोत्पन्नेहामुत्रफलभोग-विरागो वेदान्तभ्यः प्रतीयमानं ब्रह्मात्मभावं बुभुत्सुर्वेदोदितशमदमादिसाधन-सम्पन्नो ब्रह्मविदमाचार्यमुपेत्य आचार्यानुसारेण वेदान्तश्रवणादिना 'अहं ब्रह्मात्मि' इति ब्रह्मात्मतत्त्वमवगम्य निवृत्ताज्ञानतत्कार्यो ब्रह्माख्योऽवितष्ठत इतीयं वेदान्तानां मर्यादा । एतत्सवं क्रमेण दर्शयिष्यति भगवान् सनत्सुजातः ।

धृतराष्ट्रः शोकमोहाभितप्तः 'तरित शोकमात्मवित्' इति वेदान्तवाद-मुपश्रुत्य ब्रह्मविद्यया विता शोकापनयनमशक्यं मन्वानः—

> अनुक्तं यदि ते किचिद्वाचा विदुर विद्यते। तन्मे शुश्रूषवे बूहि विचित्राणीह भाषसे।।

हो गया है। अविद्या द्वारा उत्पन्न हुए कमेंसे परिकल्पित साधन-समूहसे इष्टकी प्राप्ति और अनिष्ठकी निवृत्तिकी आकांक्षा रखता हुआ छौकिक एवं वैदिक परस्परासे प्राप्त साधन-समूह द्वारा अनुष्ठान करनेपर भी मोक्षनामक परम पुरुषार्थको प्राप्त च करनेसे मकरादिकी भाँति रागद्वेषादिसे युक्त होकर इतस्ततः सांसारिक प्रवृत्तियोंमें खींचा जाता हुआ देव, मनुष्य और तियंगादि विभिन्न-भेदवाछे अनेकविध योनियोंमें परिश्रमण करता हुआ मोह-जालमें वैधा वह जन्म-मृत्युष्ट्य संसरण भावको प्राप्त करता है। किसी प्रकार पूर्वजन्म सम्पादित पुण्यवशात् वेदोक्त मार्गसे परमेश्वरके प्रति किये हुए कमोंके अनुष्ठानसे रागद्वेषादिष्ट्य मलकी निवृत्ति हो जानेपर अनित्य वस्तुओंमें दोषदर्शन करनेसे लोकिक और पारलोकिक कमंजनित फलभोगोंसे उपराम होकर, वेदान्त-वाक्योंसे प्रतीयमान होकर। ब्रह्मात्मभावका जिज्ञासु पुरुष वेदशास्त्र प्रतिपादित शम दमादि साधन-समूहसे युक्त होकर तत्ववेत्ता आचार्यके निकट जाकर आचार्यकी आज्ञानुसार वेदान्त-श्रवणादिसे 'मैं ब्रह्म हूँ' ऐसा हृदयमें ब्रह्मात्मतत्त्वका बोध ग्रहणकर अज्ञान और उसके कार्यसे निवृत्त होकर ब्रह्मभावमें अवस्थित हो जाता है। इस प्रकार भी यह वेदान्त-शास्त्रोंकी मर्यादा है। भगवान् सनत्सुजात यही सब विषय क्रमशः प्रस्तुत करेंगे—

शोक एवं मोहसे (आन्तरबाह्य सब प्रकारसे) संतप्त हुए घृतराष्ट्रने आत्मवेत्ता पुरुष ही शोक सागरसे पार हो जाता है। इस वेदान्त-सिद्धान्त का श्रवणकर ब्रह्मविद्याके बिना शोकका दूर होना सर्वथा अशक्य है ऐसा इति बिदुरायोक्तवान्।

स च श्रुतवाक्योऽपि परमकारुणिकः सर्वज्ञः सन् ब्रह्मविद्यां विशिष्टाधि-कारिविषयां मन्वानः—'श्रुद्रयोनावहं जातो नातोऽन्यद्वक्तुमुत्सहे' इति श्रुद्रयोनि-जत्वादौपनिषदब्रह्मात्मतत्त्वज्ञाने 'नाह्मधिकृतः' इत्युक्त्वा कथमेनं धृतराष्ट्रं ब्रह्मविद्यया परमे पदे परमात्मिनि ।णीनन्दे स्वाराज्ये स्वापिष्ण्यामीति मन्वानः छान्दोग्योपनिषत्प्रसिद्धमितिहासं स्मृत्वा नान्योऽस्मादस्मै भूमानं तमसः परं पारं परमात्मानं दर्शियतुं शक्तुयादिति मत्वा तमेव भगवन्तं सनत्सुजातं योगबलेनाहूय प्रत्युत्थानादिभिर्भगवन्तं पूजिष्टता—

> भगवन् संग्रयः कश्चिद् धृतराष्ट्रस्यः सानसे । यो न शक्यो मया वक्तुं स्वमस्मे वक्तुमहंसि ॥ यं श्रुत्वायं मनुष्येन्द्रः सर्वंदुःखातिगो भवेत् । लाभाळाभौ प्रियद्वेष्यौ तथेवः च जरान्तकौ ॥ विषहेतु मवोन्मादौ क्षुत्पिपासे भयाभये । अर्रात चैव तन्द्रां च कामक्रोधौ क्षयोदयौ ॥

समझते हुए कहा कि हे विदुर! यदि तुम्हारी वाणीमें कहीं कुछ अविशिष्ट विषयांश रह गया हो तो उसको श्रवण करनेके इच्छुक मेरे प्रति कहो; क्योंकि इस समय तुम्हारे मुखसे विलक्षण वाक्य निकल रहा है। यद्यपि तत्त्ववेत्ता विदुरने औपनिषद-वाक्योंका यथावत् श्रवण कर लिया था, तथापि यह परम कारुणिक सर्वं होनेपर भी विशेष अधिकारी पुरुषसे ब्रह्मविद्या-सम्बन्ध रखती है ऐसा मानते हुए 'मैंने शूद्र योनिमें जन्म लिया है, इसलिए दूसरा कुछ भी कहनेका साहस नहीं हो रहा है। इस प्रकार शूद्र योतिमें जन्म ग्रहण करनेके कारण औपनिषद सिद्धान्तके अनुरूप ब्रह्मात्मतत्त्वज्ञानके उपदेश देनेका अधि-कारी नहीं हूँ, इस प्रकार कहकर मनमें यह विचार करते हुए कि कैसे मैं इन घृतराष्ट्रको ब्रह्मविद्याके माध्यमसे परिपूर्णानन्द, परमात्ममय, परमपदरूप स्वराज्यपर प्रतिष्ठापित करूँ और छान्दोग्य उपनिषद्का अष्टम अध्यायके इतिहासका हृदयमें स्मरण करके यह विचार किया कि इनके लिए अज्ञान अन्धकारसे रहित भूमास्वरूप परमब्रह्म परमात्माका दर्शन करातेमें अभी कोई भी सक्षम नहीं है इसलिए उन भगवान सनत्सुजातका योगवलसे आवाहनकर भली-भाँति प्रत्युत्यानादिसे पूजन किया और कहा कि भगवन् ! घृतराष्ट्रके मानसमें कुछ संशय है मुझसे जिसका समाधान हल नहीं हो रहा है। आप ही इनके लिए कुछ शब्द कहनेमें समर्थ हैं। जिस तत्त्वको श्रवणकर महाराजा

इति । भगवन् ! येनासौ सकलसंसारकारणधर्माधर्मविवर्जितः सुखदुःखातिगो मुक्तो भवेत् तमस्मै घृतराष्ट्राय वक्तुमर्हसीत्युक्तवान् ।

ततो राजा धतराष्ट्रो मनीषी सम्पूज्य वाक्यं विदुरेरितं तत् । सनत्सुजातं रहिते महात्मा पत्रच्छ बुद्धं परमां बुभूषन् ॥ १॥

तत एतद्दावयसमनन्तरं विवुरेण सनःसुजातं प्रति ईरितम् उक्तं यद् वाक्यं तत् सम्पूज्य-सम्मान्य, सनःसुजातं सनिवित्त सनातनं ब्रह्मोच्यते, हिरण्यगर्भाख्यम् । तस्मात्सनातनाद् ब्रह्मणो मानसाद् ज्ञानवैराग्यादिसमन्वितः सुष्ठु जात इति सनत्सुजातः—इत्युक्तो भगवान् सनःकुमारः, तं रहिते रहिस प्राकृतजनविज्ञते देशे महात्मा महाबुद्धिः प्रपच्छ पृष्टवान् बुद्धि परमामुक्तमां पूर्णानन्वाद्वितीयविषयाम् । किमथंम् ? बुभूषन् भवितुमिच्छन्, ब्रह्मात्मविद्ययाप-हृतमात्मानं लब्धुमिच्छिन्नत्यर्थः ॥ १ ॥

घृतराष्ट समग्र दु:खद्वन्द्वोंसे विमुक्त हो जायें। लाम-हानि, प्रिय-अप्रिय, जरा-मरण, मद-उन्माद, क्षुवा-पिपासा, भय-अभय और अरुचि, तन्द्रा, काम, क्रोध एवं उन्नत्ति, अवनित आदि धर्मोंमें समभावको धारण कर सकें। हे भगवन् ! जिससे यह सकल संसारके कारणरूप धर्म-अधर्मसे शून्य होकर सुख-दु:खादि द्वन्द्वोंका अतिक्रमणकर विमुक्त हो जाय, आप उस तत्त्वज्ञानको इन महाराजा घृतराष्ट्रके लिए वर्णन कीजिये।

वैशम्यायन मुनिने जन्मेजयके प्रति कहा कि—इसके अनन्तर निर्मेल बुद्धिमान महात्मा राजा धृतराष्ट्रको विदुर द्वारा कथित वाक्यका आदर करके ब्रह्मतत्त्वको जाननेकी इच्छा करते हुए एकान्त प्रदेशमें भगवान् सनत्सुजातसे प्रश्न किया ॥ १ ॥

इसके अनन्तर जो विदुर द्वारा भगवान् श्रीसनत्सुजातके प्रति वाक्य कहा गया था उसका सम्मान करके सनत् अर्थात् सनातन ब्रह्मको कहा जाता है जो हिरण्यगर्भके नामसे प्रसिद्ध है। उस सनातन परम ब्रह्मके मानससे ज्ञान वैराग्यादिसे युक्त भलीभाँति उत्पन्न होनेके कारण भगवान् सनत्कुमारको ही सनत्सुजात कहा गया है। एकान्तमें-प्राकृतजनसे रहित प्रदेश विशेषमें महात्मा महान् वृद्धिशाली महाराजा घृतराष्ट्रने अत्युत्तमा परिपूर्णनन्दमय अद्वितीय ब्रह्मसे सम्दन्य रखनेवाली बृद्धिके विषयमें पूछा। किस निमित्तको लेकर? बुभूषन्-ब्रह्मरूप होनेकी इच्छा रखते हुए अर्थात् अनादि अविद्याजनित अज्ञानसे

### धृतराष्ट्र उवाच

सनत्सुजात यदिदं शृणोमि मृत्युहि नास्तीति तवोपदेशम् । देवासुरा आचरन् ब्रह्मचर्यममृत्यवे तत्कतरन्तु सत्यम् ॥ २ ॥ तदेवाह—

हे सनत्सुजात ! यन्मृत्युहि नास्तीति शिष्यान् प्रति उपिष्टिमिति विदुरः देवासुराः पुनरमृत्यवे मृत्योरभावाय अमृतत्वप्राप्तये ब्रह्मचर्यसाचरन्तः— इन्द्रविरोचनादयो गुरौ वासं कृतवन्तः । श्रूयते च छान्दोग्ये—'तद्धोभये देवा असुरा अनुबुबुधिरे' इत्याद्यारम्य 'तौ ह द्वात्रिंशतं वर्षाणि ब्रह्मचर्यमूषतुः' इत्यन्तेनेन्द्रविरोचनयोः प्रजापतौ ब्रह्मचर्यचरणम् । 'एकाशतं ह वे वर्षाणि मघवा प्रजापतौ ब्रह्मचर्यमुवास' इति च ।

यदि मृत्युर्नास्तीति तव पक्षः, तिह कथं देवासुराणामपृत्यवे ब्रह्मचर्य-चरणम् ? तत् तयोर्मृत्युसद्भावासद्भावपक्षयोः कतरन्तु सत्यम् ? यत्सत्यं तद्वक्तुमर्हसीत्यभित्रायः ॥ २ ॥

अपहृत आत्मस्वरूपको ब्रह्मात्मतत्त्व बोघ द्वारा उपलब्ध करनेकी इच्छा करते हुए प्रश्न किया ॥ १ ॥

उसीका विवेचन किया जा रहा है—

धृतराष्ट्र बोले—हे सनत्सुजात ? जो मैं आपके उपदेशसे यह सुन रहा हूँ कि मृत्यु नहीं है । देवता एवं दानवोंने अमृततत्त्वकी प्राप्तिके लिए ब्रह्मचयँ-व्रतका आचरण किया ? इन दोनों पक्षोंमें सत्य क्या है ॥ २ ॥

हे सनत्सुजात ! उस समय आपने अपने शिष्योंकों उपदेश देते हुए यह कहा था कि मृत्यु नहीं है, वह मेरे प्रति विदुरने कहा है। तब फिर देवता और असुरोंने मृत्यु के अभाव अर्थात् अमृततत्त्वकी प्राप्तिके लिए ब्रह्मचर्यंत्रतका आचरण किया था। इसलिए इन्द्र और विरोचनादिकोंने गुरुके गृहमें निवास किया था। और छान्दोग्योपनिषद्में सुना भी जाता है कि इसका देव और दानव दोनोंने समझा। इससे आरम्भकर वे बत्तीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्यंत्रतमें स्थिर रहे इस प्रकार यहाँ तक इन्द्र और विरोचनका प्रजापतिके स्थानमें ब्रह्मचर्यं पूर्वक रहना कहा गया है। तथा इन्द्रने प्रजापति ब्रह्माके स्थानमें एक सौ वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्यंत्रतका पालन करते हुए निवास किया। इससे केवल इन्द्रका रहना द्योतित हो रहा है। मृत्यु नामक कोई वस्तु नहीं है यदि ऐसा आपका मत है तो देवता और दानवोंने अमृततत्त्वकी प्राप्तिके लिए ब्रह्मचर्यंत्रतका आचरण क्यों

### श्रोसनत्सुजात उवाच

## अमृत्युः कर्मणा केचिन्मृत्युनिस्तीति चापरे। भृणु मे ब्रुवतो राजन्यथैतन्मा विशङ्किथाः॥ ३॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान् सनत्सुजातः —केचित्पुनरविद्याधिरूढाः पर-मार्थतो मृत्युसद्भावं मन्यमाना वेदोक्तेन कर्मणा अमृत्युः —अमृतत्वं भवतीति मत्वा अमृत्यवे —अमृतत्वप्राप्तये वेदोक्तं कर्माचरन्ति ।

तथान्ये विषयविषान्धा विषयव्यतिरेकेण निर्विषयं मोक्षममन्यमानाः कर्मणैवामृत्युः—अमृतत्वं देवादिभावं वर्णयन्ति । तत्रेवेव च रागिगीतं दलोक-मुदाहरन्ति—

> अपि वृन्दावने रम्ये श्वागालत्वं स इच्छतु । न तु निर्विषयं मोक्षं कदाचिदपि गौतम ॥ इति ॥

तथैव च परमात्मव्यतिरेकेण द्वितीयमंपक्यन्तो ज्ञानकर्मम्याममृतत्वं वर्णयन्ति ।

अपरे पुनरहितीयात्मर्वीशन आत्मव्यतिरेकेण दित्तीयमपदसन्तो मृत्यु-किया ? इसलिए मृत्युके होने और न होने इन दोनों पक्षोंमें से कौन-सा पक्ष सत्य यथार्थ है ? आशय यह है कि इन दोनोंमें जो सत्य हो, उसीका मेरे प्रति उपदेश कीजिए ॥ २ ॥

हे राजन् ! कुछ लोग कार्यसे मृत्युका न होना स्वीकार करते हैं, दूसरे लोगोंका कथन यह है कि मृत्यु नामकी कोई वस्तु ही नहीं है। यह बात जैसी है वह मुझ वक्ताके द्वारा यथार्थक्यसे श्रवण करो, इस विषयमें शंका नहीं करना।। ३।।

इस प्रकार प्रकन करनेपर भगवान् सनत्सुजात कहते हैं कि कुछ लोग अविद्यासे मोहित हुए वस्तुतः मृत्युका होना स्वीकार करते हैं और वेदोक्त कर्म द्वारा मृत्युका न होना मानते हैं अर्थात् वेदशास्त्र प्रतिपादित कर्मानुष्ठानसे अमृततत्त्वकी प्राप्ति हो जाती है इसलिए वे लोग वेदोक्त कर्मका आचरण करते हैं।

तथा अन्य कुछ लोग जो विषयवासनारूप विषसे अन्घे हुए उससे व्यतिरिक्त कोई निविषयक मोक्ष नहीं है इसलिए कर्मानुष्ठानके द्वारा मृत्यका न होना ही अमरत्व अर्थात् देवादिभावकी प्राप्तिमें वर्णन करते हैं। इस विषयमें किसी अनुरागी व्यक्तिके गीतका दलोक द्वारा उदाहरण देते हैं—

र्नास्तोति वर्णयन्ति । हे राजन् ! यथैतत्पक्षयोरिवरोधः सम्भवति तथा बुवता मे मम वाक्यं श्रृणु मा विराद्धियाः, मयोक्तेऽर्थे शङ्कां मा कृयाः ॥ ३ ॥

कथम् ?—

उभे सत्ये क्षत्रियाद्यप्रवृत्ते मोहो मृत्युः सम्मतो यः कवीनाम् । प्रमादं वै मृत्युमहं त्रवीमि सदाऽप्रमादममृतत्वं त्रवीमि ॥ ४ ॥

ये पूर्वोक्ते मृत्योरस्तित्वनास्तित्वे ते उभे हे क्षत्रियं ! बाद्यप्रवृत्ते य बादिसर्गस्तमारम्य प्रवृत्ते । अथवा क्षत्रियाद्य क्षत्रियप्रधान, प्रवृत्ते वर्तमाने । कथं पुनकभयोः परस्परविरुद्धयोरस्तित्वनास्तित्वयोः सत्यत्विमिति ? तत्राह— मोहो मृत्युः सम्मतो यः कवीनामिति । भवेदयं विरोधोऽस्तित्वनास्तित्वयोः, यदि परमार्थेख्पो मृत्युः स्यात् ।

हे गौतम ! वृन्दावनके सुरम्य प्रदेशमें भी श्रुगाल बननेकी इच्छा कर लूँगा । किन्तु निविषयक मोक्षकी इच्छा किसी भी स्थितिमें नहीं कर सकता । और इसी प्रकार परमब्रह्म परमात्मासे व्यतिरिक्त किसी द्वितीय वस्तुको न देखनेवाले अर्थात् अभेदात्मभावमें रहनेवाले कुछ लोग तो ज्ञानके द्वारा अमृतत्व का विवेचन करते हैं । दूसरे लोग जो अद्वितीय आत्मस्वरूपको देखनेवाले अपने आत्मस्वरूपसे भिन्न किसी अन्य वस्तुकी सत्ताको नहीं देखते हैं इसलिए मृत्यु नहीं है ऐसा वर्णन करते हैं । हे राजन् ! इन पक्षोंका जैसे परस्पर विरोध सम्भव है वैसे मुझ वक्ताका वाक्य सुनो, शंका मत करो, मेरे द्वारा कहे हुए अर्थमें किसी भी प्रकारका सन्देह मत करना ॥ ३ ॥

हे क्षत्रिय! सृष्टिकालसे आरम्भकर अद्यपर्यन्त ये दोनों ही बार्ते तथ्य-पूर्ण है और विद्वष्णनोंकी सम्मति भो है कि जो मोह है वही मृत्यु है, किन्तु में तो प्रमादको मृत्यु कहता हूँ और सदा अप्रमादको अमृतत्व कहता हूँ ॥ ४॥

है क्षत्रिय! जो पूर्वोक्त ये मृत्युकी सत्ता और मृत्युकी सत्ताका अभाव हैं, वे दोनों हो आद्य प्रवृत्त अर्थात् जो आदिसगंसे आरम्भकर चला आ प्हा है अथवा क्षत्रियाद्यका तात्वर्य यह है कि क्षत्रिय प्रधान और 'प्रवृत्ते' इस पदका वर्तमानकाल पर्यन्त है। तब फिर परस्पर विरुद्ध धर्मोंसे युक्त मृत्युकी सत्ता और मृत्युको सत्ताका अभाव इन दोनोंकी यथार्थता कैसे सिद्ध हो सकेगी? इस विषयमें विद्वज्जनोंका यह मत है कि पोह ही मृत्यु है और यह मृत्युका अस्तित्व एवं अस्तित्वका अभाव परस्पर विरोध उस स्थितिमें सम्भव हा सकता है जो कि मृत्यु परमार्थेक्ष्प हो, अन्यथा उन दोनोंमें विरोधका होना सम्भव नहीं है। कर्ताह मृत्युः ? यो मोहो मिथ्याज्ञानम्, अनात्मनि आत्माभिमानः स मृत्युः केषांचित् कवीनां मतः । अहं तु न तथा मृत्युं ब्रवीमि । कथं तिह ? प्रमादं वे मृत्युमहं ब्रवीमि प्रमादः प्रच्युतिः स्वाभाविकब्रह्मभावात् । तं प्रमादं मिथ्याज्ञानस्यापि कारणम् आत्मानवधारणमात्माज्ञानं मृत्युं जनन-मरणादिसर्वानर्थंबोजम् अहं ब्रवीमि ।

तथा सदाऽप्रमादं स्वाभाविकस्वरूपेणावस्थानम् अमृतत्वं ब्रवीमि । तथा च श्रुतिः स्वरूपावस्थानमेव मोक्षपदं दर्शयति—'परं ज्योतिरूपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते' इति । तथानुगीतासु स्पष्टमाह—

एको यज्ञो नास्ति ततो द्वितीयो

यो हुच्छयस्तमहमनुब्रवीमि । सर्वमिदं प्रसित्वा यस्मिनिष्ट्वा सर्वमिदं स्वरूपसंस्थाश्च भवन्ति मर्त्याः।।

यत एवं स्वरूपावस्थानलक्षणो मोक्षः, अत एव चतुर्विधिक्रयाफल-विलक्षणत्वादेव न कर्म साध्यममृतत्वम्, नापि समुच्चिताभ्यां ज्ञानकर्मभ्यामिति

तब मृत्यु किस वस्तुका नाम है ? जो मोह-मिथ्या ज्ञान है अर्थात् कुछ विद्वज्जनोंका कहना है कि अनात्म-वस्तुमें आत्मरूपसे अभिमान करना ही मृत्यु है । किन्तु में तो मृत्युका स्वरूप उक्त प्रकारसे भिन्न बताता हूँ । तब फिर किस प्रकार ? ठीक, मैं प्रमादको ही मृत्यु कहता हूँ, अपने स्वाभाविक ब्रह्मभावसे प्रच्युत होनेका नाम ही प्रमाद है। उस प्रमादको मिश्या ज्ञानका भी हेत्भूत आत्माके संशयात्मकस्वरूपको में मृत्यु कहता हूँ अर्थात् में जन्म-मरणादि समस्त अनर्थके बीजरूप आत्माके अज्ञानको मृत्यु कहता हूँ।

तथा सदा अप्रमाद-अपने स्वाभाविक आत्मस्वरूपमें अवस्थित रहनेका नाम अमृतत्व है। तथा च-'परम ज्योतिकी भली-भाँति प्राप्त होकर अपने ज्ञान-प्रकाश स्वरूपसे सम्पन्न हो जाता है। इस प्रकार भगवती श्रुति स्वरूप अवस्थानको ही मोक्ष-पदसे प्रदर्शित करती है। तथा अनुगीतामें भी सुस्पष्टतया कहा गया है कि— १००१ विम्लीय कि लिए कहर हम है

एक ही यज्ञ-आत्मा है इससे भिन्न अन्य कुछ भी तो नहीं है जिसका हृदय कमलमें निवास स्थान है। उसीका मैं विवेचन करता हूँ जिसके यजन करनेपर मनुष्य समस्त नाम-रूपात्मक विश्वको अपने स्वरूपमें विलीनकर अपने आपमें अवस्थित हो जाते हैं।

जबिक इस प्रकार अपने स्वरूपमें अवस्थित होना रूप ही मोक्ष है। इसलिए चतुर्विध अर्थात् काम्य, नित्य, नैमित्तिक एवं निषिद्धरूप, क्रियाजनित 'अमृत्युः कर्मणा केचित्' इत्येतदनुपपन्नमेवेत्युक्तं भवति । वक्ष्यति चास्य पक्षस्य स्वयमेव निराकरणम्—

कर्मोदये कर्मफलानुरागा-स्तत्रानुयान्ति न तरन्ति मृत्युम् । जानेन विद्वांस्तेजोऽभ्येति नित्यं

न विद्यते ह्यन्यथा तस्य पन्थाः' ।।इति।।४॥
कथमेतदवगम्यते प्रमादो मृत्युरप्रमादोऽमृतत्विमिति ? तत्राह—

प्रमादाद्वा असुराः पराभावन्तप्रमादाद् ब्रह्मभूताः सुराश्च । न वै मृत्युर्व्याघ इवात्ति जन्तून् नाप्यस्य रूपस्रपलभ्यते हि ॥ ५ ॥

प्रमादात् स्वाभाविकब्रह्मभावप्रच्यवनाद् अनात्मिन देहादावात्मभावाद्
असुरा विरोचनप्रभृतयः पराभवन् पराभूताः। तथा च श्रुतिः—'अनुपलम्यात्मानम्' इत्यारम्य 'देवा वा असुरा वा ते पराभविष्यन्ति' इत्यन्तेन। तथाप्रमादात्स्वाभाविकचित्सदानन्दाद्वितीयब्रह्मात्मनावस्थानाद् ब्रह्मभूताः सुराफलसे विलक्षण स्वरूप होनेके कारण ही अमृतत्व कर्मसे साध्य नहीं है और
ज्ञान एवं कर्मके समुच्चयसे भी अमृतत्व प्राप्त नहीं है। इससे यह कहा जाता
है कि कुछ लोग कर्मसे प्राप्य अमृतत्वको मानते हैं यह भी तो युक्तियुक्त सिद्ध
नहीं हो रहा है अतः प्रकृत पक्षका स्वयमेव भगवान् निराकरण करेंगे।

कर्मका उदय होनेपर कर्मजनित फलके अनुरागी प्राणी उसीका अनुगमन करते हैं। इसलिए वे लोग मृत्युका अतिक्रमण नहीं कर पाते। किन्तु विवेकी पुरुष तो ज्ञान द्वारा स्वयंप्रकाशरूप आत्माका साक्षात्कार कर लेते हैं; क्योंकि इससे अतिरिक्त उसके लिए दूसरा कोई पथ नहीं है।। ४।।

परन्तु यह कैसे अवगत होता है कि प्रमाद ही मृत्यु है और अप्रमाद ही अमृतत्व है ? इस पर करते हैं—

जबिक असुरोंका पराभव प्रमादसे ही हुआ है और देवोंने अप्रमादसे ही ब्रह्मभाव प्राप्त किया है। इससे अतिरिक्त मृत्यु व्याघ्नकी भौति प्राणियोंका भक्षण नहीं करती है तथा इसका कोई स्वरूप भी देखनेमें नहीं आता है।। ५।।

प्रमादसे अर्थात् विरोचन आदि असुरोंने अनात्मवस्तुमें आत्मभाव किया था, इसलिए वे लोग अपने स्वाभाविक ब्रह्मभावसे प्रच्युत हो गये और वे पराभवको प्राप्त हुए थे। एवं 'आत्माको उपलब्ध न करके' यहाँसे लेकर 'वे देवता या असुर पराभवको प्राप्त करेंगे। इस वाक्यपर्यन्त श्रुति द्वारा दिखलाया गया है। अप्रमादसे अर्थात् इन्द्रादि सुरगण अपने स्वाभाविक सच्चिदानन्द्धन इचेन्द्रादयः । तथा च श्रुतिः—'तं वा एतं देवा आत्मानमुपासते तस्मानेवां च सर्वे लोका आप्ताः सर्वे च कामाः' इत्यादिना ।

अथवा, असुषु प्राणेषु इन्त्रियेष्वेव रमन्त इत्यसुराः, अनात्मविदो वैषयिकाः प्राणिनोऽसुराः। ते स्वाभाविकब्रह्मभावमतिक्रम्यानात्मनि देहा-दावात्मभावमापन्नाः पराभावन्, तिर्यंगादियोनिमापन्नाः। तथा च बह्वच-ब्राह्मणोपनिषद्—'तस्मान्न प्रमाद्येत्तन्नातीयान्न ह्यत्यायन्पूर्वे येऽत्यायंस्ते परा-बभृवुः' इत्यारम्य 'या वे ता इमाः प्रजास्तिस्रोऽत्यायमायंस्तानीमानि वयांसि वङ्गावगधादचेरपादाः' इति ।

तथा स्वस्मिन्नात्मन्येव रमन्ति इत्यात्मविवः धुराः । तथा चोक्तम्— बात्मन्येव रितर्येषां स्वस्मिन् ब्रह्मणि चांचले । ते धुरा इति विख्याताः सूरयश्च सुरा मताः ॥ इति ।

अप्रमादात्ते स्वाभाविकब्रह्मात्मनावस्थानाद् ब्रह्मभूताः। निवृत्त-मिथ्याज्ञानतत्कार्या ब्रह्मैव संवृत्ता इत्यर्थः।

अद्वितीय ब्रह्मभावमें अवस्थित रहनेके कारण ब्रह्मरूप हो गये हैं। और भी श्रुति कहती है कि देवता उस अथवा इस आत्माकी उपासना करते हैं इसलिए उनलोगों को समग्र लोक और समग्र कामनाओं की प्राप्ति हुई है।

अथवा, असु प्राणादि इन्द्रियों से रमण करनेवालेको असुर कहा जाता है। अताएवं वे अनात्मवित् वैषियक जीवात्मा असुर है', क्योंकि वे स्वामाविक ब्रह्मस्वरूपका अतिक्रमणकर देहादिरूप अनात्मपदार्थमें आत्मभाव रखते हैं इसलिए उनका पराभव हुआ और तिर्यंगादि योनियों में जन्म लेना पड़ा। तथा च 'उस ज्ञानमार्गमें प्रमाद न करें, उसका कभी भी उल्लंघन न करे', क्योंकि उसका उल्लंघन किसी भी स्थितिमें नहीं किया जाता है। पूर्वकालमें जिन लोगोंने उस ज्ञानमार्गका उल्लंघन किया था वे सभी पक्षी, वनवृक्ष, औषिघर्यां और सर्पादि योनियोंमें जन्म ग्रहण किये हुए थे। इस वाक्य पर्यन्त बह्वृच-ब्राह्मण उपनिषद्का प्रमाण प्राप्त होता है।

एवं जो अपने आत्माराममें विलीन रहते हैं वे आत्मवेत्ता सुरगण हैं।

इस विषयमें कहा गया है कि-

जिनकी अपने स्वरूपमें ईढ़तया प्रीति हो गयी है वे सुर कहलाते हैं अत एवं सुरि ही सुर शब्दका द्योतक है।

वे लीग अप्रमादरूप अपने स्वाभाविक ब्रह्मभावमें स्थित हो जानेके कारण ब्रह्मरूप हो गये हैं। तात्पर्य यह है कि मिध्याज्ञान और उसका कार्य जिन विज्ञानी जनोंसे निवृत्त हो चुका है वे निविचत ही ब्रह्मरूप हो जाते हैं। 'नन्वन्य एवं सर्वजन्त् नामुपसंहारको मृत्युः प्रसिद्धः, कथमुज्यते 'प्रमादं वे मृत्युमहं ब्रवीमि' इति ? तत्राह—नं वे मृत्युरिति । न वे मृत्युर्व्याघ्र इव ब्रात्ति भक्षयति प्राणिनः । यदि भक्षयेत् तिह् व्याघ्र इवास्य रूपमुपलम्येत, न चोपलम्यते तस्मान्नास्त्येव मृत्युः' ॥ ५ ॥

नन्यलम्यते सावित्रयुपाख्याने —

अय सत्यवतः कायात् पाशबद्धं वशंगतम् । अङ्गुष्ठमात्रं पुरुषं निश्चकषं यमो बलात् ॥ इति ॥ कथमुच्यते नास्य रूपमुपलम्यतं इति ? तत्राह—

यमं त्वेके मृत्युमतीऽन्यमाहुरात्मावासम्मृतं ब्रह्मचर्यम् । पितृछोके राज्यमनुशास्ति देवः शिवः शिवानामशिवोऽशिवानाम् ॥६॥

सत्यमुपलम्यते, तथापि न साक्षान्मृत्युः। कस्तिहः यः प्रमादाख्यो मृत्युरज्ञानं स एव, साक्षाद्विनाशहेतुत्वात्। तथाऽज्ञानस्य विनाशहेतुत्वं श्रूयते—

बच्छा तो, जबिक संसारमें समस्त प्राणियोंका संहारक मृत्यु तो कोई दूसरी ही प्रसिद्ध है, तब फिर यह कैसे कहा जा रहा है कि मैं प्रमादको ही मृत्यु मानता हूँ ? इस पर कहते हैं मृत्यु व्याघ्रको भौति जीवोंका भक्षण नहीं करती है यदि भक्षण करती हुई किसीको देखनेमें आती तो निष्चय हो व्याघ्रकी भौति इसका कोई स्वरूप आकार उपलब्ध होता, अत्राप्त न उसका कोई स्वरूप आकार ही है और न उसकी कोई सत्ता ही प्रतीत होती है ॥ ५ ॥

यह सत्य है, किन्तु सती सावित्रीके आख्यानमें मृत्युका स्वरूप देखनेमें आता है। जैसे यमराजने सत्यवान्के देहमेंसे अपने वशीभूत एवं पाशिप्रस्त अङ्गुष्ठमात्र परिणामी पुरुषको बलात् निकाला था।, तब फिर यह कैसे कहा जाता है कि इसका कोई स्वरूप आकार देखनेमें नही आया है ? इसका उत्तर देते हैं-

किन्तु कुछ लोग यमराजको ही मृत्यु मानते हैं तथा वह यमराज हो सभी देहचारी प्राणियोंकी अन्तरात्मामें अवस्थित एवं वह अमृतरूप और ब्रह्म-निष्ठ है जो पितृलोकमें प्रशासन करता है पापियोंको दुःख और पुण्यात्माओंको सुख देता है।। ६।।

यह सत्य है कि मृत्युका स्वरूप देखनेमें आता है तो भी वह साक्षात् मृत्यु नहीं है। तब फिर वह साक्षात् मृत्यु कोन-सा है? जो प्रमादनामका मृत्यु अज्ञान है वही साक्षात् असञ्जनोंके लिए विनाशका हेतु है इसलिए उसे मृत्यु कहा जाता है। 'इह चेववेदोवय सत्यमस्ति न चेदिहावेदोन्महती विनष्टिः' इति । बृहदारण्यके प्रमादाख्यस्याज्ञानस्य साक्षान्मृत्युत्वं विज्ञातम्—'मृत्युवें तमो ज्योतिरमृतम्' इति । यस्मात्प्रमाद एव साक्षात् सर्वानर्थबीजं तस्मान्न प्रमाद्येत, जित्सदा-नन्दाद्वितीयब्रह्मभावेनेवावितिष्ठेतेत्यर्थः । तथा चाज्ञानस्य बन्धहेतुत्वं विज्ञानस्य मोक्षहेतुत्वमुक्तं भगवता—'अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुह्यन्ति जन्तवः' इति ।

यस्मात्प्रमाद एव मृत्युः, अप्रमादोऽमृतत्वम्, अत एव न कर्मसाध्यम-मृतत्वम् । नापि कर्मप्राप्यम्, नित्यसिद्धत्वात्, नित्यप्राप्तत्वाच्च । तथा च श्रृतिः—'एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वधंते नो कनीयान्' इति । तथा—'तमेव विदित्वाति मृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय', 'तमेव घोरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मणः' इति ज्ञानस्यैव मोक्षसाघनत्वं दिशतम् । तथा

अथ च यदि इस मत्यंलोक में आत्मतत्त्वको जान लिया है तब इससे अधिक अन्य हितकर क्या हो सकता है किन्तु यहाँपर रहते हुए उस परमत्त्वको नहीं जाना है तब फिर इससे बढ़कर दूसरी क्षति उसके लिए ओर कौन-सी हो सकती है। श्रुतिगत वाक्यमें विनाशका मूलभूत कारण अज्ञान बताया गया है। इस प्रकार अज्ञान हो मृत्यु है और आत्मज्योति हो अमृत है। इस बृहदारण्यकोपनिषद्में प्रमादनामक अज्ञानको ही साक्षात् मृत्युके रूपमें प्रदिशत किया है; जबिक प्रमाद हो साक्षात् समस्त अनुर्थका बीज सिद्ध होता है। अतः कभी भी प्राणी प्रमाद न करे। तात्पर्य यह है कि अपने सिच्चदानत्व्यन अद्वितीय ब्रह्मभावमें हो स्थिर रहें। तथा च गोताशास्त्रमें भगवान् द्वारा कहा गया है कि प्रकाशात्मकज्ञान मायाके द्वारा आवृत्त हुआ है इससे ये सभी जीवात्मा मोहित हो रहे हैं। इस प्रकार बन्धनका हेतु अज्ञान है और मोक्ष का हेतु संविद्वप्रज्ञान है।

जिससे प्रमाद ही मृत्यु है और प्रमादका न होना ही अमृतत्व है। अत एवं नित्य-सिद्ध होनेके कारण अमृत कर्म द्वारा प्राप्य नहीं है और न नित्य प्राप्त होनेके कारण कर्म द्वारा प्राप्त भी नहीं किया जा सकता है। तथा च श्रुतिका प्रमाण है कि यह तत्त्ववेत्ता पुरुषकी महान् मिहमा है इससे वह कर्म द्वारा वृद्धि और ह्वासका भी विषय नहीं हो सकता है। तथा उस तत्त्वज्ञानको जानकर पुरुष मृत्युका भी अतिक्रमण कर लेता है इससे बढ़कर मोक्षके लिए अन्य कोई मार्ग नहीं है। तत्त्वदर्शी धीर पुरुष उसीको जानकर उसीमें अपनी बुद्धिको स्थिर करे। इस प्रकार ज्ञानको ही मोक्ष धर्मका साधन दिखलाया है। तथा च इस परमतत्त्वको व्यक्ति न चक्षुसे ग्रहण और न वाणीसे अभिव्यक्त एवं

च 'न चक्षुषा गृह्यते नापि वाचा नान्यैदेवैस्तपसा कर्मणा वा। ज्ञानप्रसादेन विद्युद्धसत्त्वस्ततस्तु तं पश्यते निष्कलं घ्यायमानः' इति।

वक्ष्यति च भगवान् ज्ञानस्यैव मोक्षसाधनत्वम्—'अन्तवन्तः क्षत्रिय ते जयन्ति लोकाञ्जनाः कर्मणा निर्मितेन' (३।१८) इति, 'एवं मृत्युं जायमानं विदित्वा ज्ञानेन तिष्ठन्न बिभेति मृत्योः' इति च । तथा च मोक्षवर्मे—

कर्मणा बध्यते जन्तुर्विद्यया च विमुच्यते । तस्मात्कर्मं न कुर्वेन्ति यतयः पारदिशनः ॥इति॥ ज्ञानं विशिष्टं न तथा हि यज्ञा

ज्ञानेन दुगं तरते न यज्ञैः ॥ इति च ॥

तथा च ज्ञानस्यैव मोक्षसाधनत्वं मन्यमानः सर्वक मंप रित्यागमाह भगवान् वेदाचार्यो मनुः—

यथोक्तान्यपि कर्माणि परिहाय द्विजोक्तमः । आत्मज्ञाने शमे च स्याद् वेदाभ्यासे च यत्नवान्॥ इति तथाऽऽह भगवान् परमेश्वरः— ज्ञानं तु केवलं सम्यगपवर्गफलप्रदम् । तस्माद् भवद्भिर्विमलं ज्ञानं कैवल्यसाधनम् ॥ विज्ञात्य्यं प्रयत्नेन श्रोत्र्व्यं दृश्यमेव च ।

न इन्द्रियवर्गसे तथा न तपसे अथवा कमैंसे ही प्राप्त कर सकता है। ज्ञानके प्रसादसे विशुद्ध अन्तः करण हुआ यह हृदयकमलमें ध्यान करनेपर उस निष्कल परमात्माका साक्षात्ककार कर लेता है।

भगवान् श्रीसनत्सुजात मोक्षधमंकी प्राप्तिमें हेतुरूप ज्ञानका ही निवंचन करेंगे—'हे क्षत्रिय! वे लोग तो कमें द्वारा निर्मित नश्वर लोकोंको ही प्राप्त होते हैं। इस प्रकार मृत्युको उद्भवरूप समझकर ज्ञानपूर्वक अपनेमें स्थित रहता हुआ यह विवेको पुरुष मृत्युसे भयभीत नहीं होता है। तथा च मोक्षधमंमें भी सुना जाता है कि—

'जीवात्मा कर्म द्वारा बन्धनग्रस्त हो जाता है और विद्यासे विमुक्त हो जाता है। अतः तत्त्वदर्शी यितलोग कर्मसे दूर रहते हैं।' एवश्च 'जितनी तत्त्व- ज्ञानकी महिमा है उतनी यज्ञकी महिमा नहीं है', क्योंकि व्यक्ति ज्ञान द्वारा दुस्तर भवसागरसे पार हो जाता है यह कार्य यज्ञ द्वारा सुलभ नहीं है। तथा च भगवान् वेदाचार्य मनु मोक्षधर्मके साधन ज्ञानको मानते हुए समस्त कर्मका परित्याग हो सर्वश्रेष्ठ दिलाते हैं—

STEELS STEELS

fight :

एकः सर्वत्रगो ह्यात्मा केवलिश्चितिमात्रकः ॥ आनन्दो निर्मलो नित्यः स्यादेतत्सांख्यदर्शनम् । एतदेव पर ज्ञानमेतन्मोक्षोऽनुगीयते ॥ एतत्कैवल्यममलं ब्रह्मभावश्च वर्णितः । आधित्यैतत्परं तत्त्वं तिन्नष्ठास्तत्परायणाः ॥ गच्छन्ति मां महात्मातो यतयो विश्वमीदवरम् ॥ इति ॥

नन्वेवं चेत्तिह कर्माणि नानुष्ठेयानि ?

न न नुष्ठेयानि, किंतु ज्ञानिना नानुष्ठेयानि । तथा चाह भगवान् वासुदेवः —

> यस्त्रात्मरतिरेव स्यादात्मतृप्तश्च मानवः। आत्मन्येव च संतुष्टस्तस्य कार्यं न विद्यते ॥ इति ॥ तथा च ब्रह्माण्डपुराणे कावषेयाः— किसद्य नश्चाध्ययनेत कार्यं किमर्थवन्तश्च मखेर्यंजामः। प्राणं हि वाप्यनले जोहवीसः प्राणानले जुह्वीमीति वाचम् ॥ इति ॥

विद्वजनोंका यही परम कर्तंब्य है कि यथोक्त कर्मों को छोड़कर आत्मज्ञान, ज्ञाम-मनोनिग्रह और वेदोंके स्वाध्याय करनेमें अविरत यत्नशील बने रहें। इस विषयमें भगवान परमेश्वरने भी कहा है कि 'तत्त्वज्ञान ही एकमात्र अच्छी तरह मोक्षरूप महाफल देनेमें सक्षम है, इसलिए आपके द्वारा कैवल्यपदका साधनरूप निर्मल तत्त्वज्ञान ही यत्नपूर्वक जाना जाये एवं श्रवण और अनुभवका विषय हो; क्योंकि आत्मा ही एकमात्र विभु, चिद्रूप, आनन्दस्वरूप, विमल और नित्य-शाश्वत है एवं यही सांख्यशास्त्रका सिद्धान्त है तथा यही सर्वोत्कृष्ट ज्ञान भी है एवं इसीको मोक्षपद कहा जाता है। यह अमल कैवल्यधाम है और ब्रह्मभावके रूपमें प्रतिपादित है। इस परमतत्त्वका आश्रय ग्रहणकर उस तत्त्वमें निष्ठायुक्त और उसके परायण होकर महात्मा यतिवृन्द मुझ सर्वव्यापक परमेश्वरको पा लेते हैं।'

अच्छा तो, यदि यह बात है तब फिर कर्मानुष्ठान नहीं करना चाहिए ? कर्मानुष्ठान नहीं करना चाहिए, यह बात नहीं है अपितु ज्ञानी पुरुषके लिए कर्मोका अनुष्ठान नहीं करना होगा। तथा च भगवान श्रीकृष्ण द्वारा गीतामें कहा गया है कि परन्तु जो मनुष्य आत्मामें ही प्रीतिवाला और आत्मामें ही तूम एवं आत्मामें सन्तुष्ट है उसके लिए कुछ भी कर्तव्य नहीं रह जाता है।' एवं च ब्रह्माण्डपुराणमें कावषेयोंका कथन है कि 'अब हमलोगोंका अध्ययनसे तथा च बह्व चुबाह्मणोपनिषद् — 'किम्पं बंयमध्येष्यामहे।' तथा च बृहदा रण्यके विदुषः कर्मसंन्यासं दर्शयति — 'एतद्ध स्म वैतत् पूर्वे विद्वांसः प्रजां न कामयन्ते, कि प्रजया करिष्यामो येषां नोऽयमात्मायं लोक इति ते ह स्म पुत्रै-षणायस्य वित्तेषणायास्य लोकेषणायाश्च ब्युत्यायाथ भिक्षाचर्यं चरन्ति।' इति। तथा लैङ्को —

ज्ञानामृतेन तृप्तस्य कृतकृत्यस्य योगिनः। नैवास्ति किंचित्कर्तव्यमस्ति चेन्न स तत्त्ववित् ॥ इति ॥ तया च आथर्वणी श्रुतिः—'नैतिद्वानृषिणा विषेये न कन्ध्यते विधिना शब्द-कारः॥' इति ।

केन तर्ह्यांनुष्टेयानि ?

अज्ञानिना आरुरुक्षुणा सर्वकर्माणि सर्वदा अनुष्ठेयानि, न ज्ञानिना । तथा चाह भगवान्—

लोकेऽस्मिन् द्विविधा निष्ठा पुरा प्रोक्ता मयानघ। ज्ञानयोगेन सांख्यानां कर्मयोगेन योगिनाम्।। इति।।

क्या प्रयोजन है ? तथा हमं किस उद्देश्यसे यज्ञ-यागादि करे । जससे कि प्राणका अग्निमें यजन करे और प्राणानिमें वाणीका हवन करते रहे । तथा बह्व च बाह्यणोपनिषद्में कहा गया है कि किस लिए हम अध्ययन करेंगे । ऐसा ही बृहदारण्यकोपनिषद्में तत्त्वदर्शीके लिए कमंसन्यासका प्रतिपादन किया है इसको जाननेवाले पूर्वकालमें विद्वान् पुरुषोंके द्वारा सुना जाता था कि हम-लोगोंके लिए यह आत्मलोक ही श्रेयकर है इसलिए सन्तानसे हमारा क्या प्रयोजन है यह मानकर प्रजाकी कामना नहीं करते थे । अत एव वे पुत्रेषणा, वित्तेषणा और लोकेषणाका त्यागकर भिक्षाटन किया करते थे ।

तथा लिङ्गपुराणमें भी सुना गया है कि ज्ञानरूप अमृतसे तृप्त हुए कृतकृतार्थं योगिके लिए कुछ भी कर्तव्य नहीं रह जाता है यदि कुछ कर्तव्य है तो वह तत्त्वदर्शी नहीं है !

तथा च आथर्वणी श्रुतिका भी उल्लेख मिलता है कि यह विद्वान् पुरुष वेदमन्त्र द्वारा विहित कमंमें न प्रवृत्त ही होता है और न विधिसे बाधा भी जाता है; क्योंकि ऋषिलोग तो केवल शब्दरूप वेदमन्त्रोंका स्रष्टा ही है।

ऐसी स्थितिमें कर्मानुष्टान क्या है ?

मोक्ष-मार्गमें प्रवृत्त होनेका इच्छुक अज्ञानी पुरुषके लिए सर्वदा कर्मोका अनुष्ठान करना चाहिए किन्तु ज्ञानी पुरुषके लिए कर्मानुष्ठान नहीं रह जाता है। आरुरक्षोर्मुनेर्योगं कर्म कारणमुच्यते । योगारूढस्य तस्यैव शमः कारणमुच्यते ॥ इति च ॥

तथा चाह भगवान् सत्यवतीसुतः — द्वाविमावय पन्थानौ यत्र वेदाः प्रतिष्ठिताः । प्रवृत्तिलक्षणो धर्मो निवृत्तौ च व्यवस्थितः ॥ इति ॥

नन्वेवमारुरुक्षुणापि कर्माणि नानुष्ठेयानि, कर्मणां बन्धहेतुत्वात् । तथा चोक्तं भगवना—

'कर्मणा बध्यते जन्तुर्विद्यया च विमुच्यते ।' इति ।।

सत्यम्, तथापि ईश्वरार्थतया फलनिरपेक्षमनुष्ठीयमानानि न बन्धहेतूनि । तथा चोक्तं भगवता —

यज्ञार्थात्कर्मणोऽन्यत्र लोकोऽयं कर्मबन्धनः । तद्यं कर्म कौन्तेय मुक्तसङ्गः समाचर ॥ इति ॥

तथा च भगवान् द्वारा गीतामें कहा गया है कि हे निष्पाप अर्जुन! इस लोकमें दो प्रकारकी निष्ठा मेरे द्वारा प्राचीनकालमें ज्ञानियोंकी ज्ञानयोगसे और योगियोंकी निष्काम कर्मयोगसे बतलायी गयी है। योगमें आरूढ होनेकी इच्छा-वाले मुनिके लिए योगकी प्राप्तिमें निष्कामभाव पूर्वंक कर्म हो साधन कहा जाता है और योगारूढ हो जानेपर उसके लिए समस्त मनोजन्य संकल्पोंका अभाव ही हेतु कहा जाता है।

तथा च सत्यवती नन्दन भगवान् वेदव्यासनेकहा है कि जिनमें वेद प्रतिष्ठित है ऐसे ये दो मार्ग प्रवृत्तिरूप धर्ममार्ग और निर्मलभाववाला निवृत्तिपरायण मार्ग है।

अच्छा तो, योगमें आरूढ होनेकी इच्छावाले व्यक्तिके द्वारा भी कर्मोंका अनुष्ठान नहीं होना चाहिए क्योंकि कर्म तो बन्धनके कारण है। इस विषयमें भगवान्ने कहा है कि प्राणी कर्मसे वैध जाता है और विद्यासे विमुक्त हो जाता है।

यह बात सत्य है, किन्तु कर्मजिनित फलकी आकांक्षा न रखते हुए परमेश्वरके निमित्त क्रियमाण कर्म बन्धनके हेतु नहीं होते हैं। ऐसा ही भगवान् ने गीतामें कहा है कि परमात्माके निमित्त किये हुए कर्मसे अतिरिक्त दूसरे कर्ममें आसक्त यह पुरुष कर्मों द्वारा बन्ध जाता है। अत एव हे कौन्तेय! आसक्ति-भावको छोड़कर उस परमेश्रवके निमित्त कर्मका अच्छी प्रकार आचरण कर।

किमर्थं तर्हि तेषामनुष्ठानम् ? सत्त्वशुद्धचर्थंमिति बूमः । तथा चोक्तं भगवता —

कायेन मनसा बुद्धचा केवलैरिन्द्रियैरिप।
योगिनः कर्मं कुर्वन्ति सङ्गं त्यक्त्वाःऽत्मशुद्धये ॥ इति ॥
यज्ञो दानं तपक्ष्वेव पावनानि मनोषिणाम् ॥ इति ॥
गतसङ्गस्य मुक्तस्य ज्ञानावित्यत्वेतसः ।
यज्ञायाचरतः कर्मं समग्रं प्रविलोयते ॥ इति च ॥

तथा च-

कषायपिक्तः कर्माणि ज्ञानं तु परमा गतिः । कषाये कर्मभिः पक्वे ततो ज्ञानं प्रवर्तते ॥ इति ॥ नतु कर्मणामपि मोक्षहेतुत्वं श्रूयते—

किन्तु उनका कर्म किस उद्देश्यसे संपादित किया जाय ? इसके समाधानमें हम कहते है कि—अन्तःकरणकी विशुद्धिके लिए उन कर्मोंका अनुष्ठान करना चाहिए। तथा च भगवान् श्रीकृष्णने गीतामें दिखलाया है कि—

निष्कामभावपूर्वंक कर्मानुष्ठान करनेवाले योगी केवल इन्द्रिय, मन, वृद्धि और शरीर द्वारा भी आसक्तिका परित्याग कर चित्तको विशृद्धिके हेतु कमें करते हैं। इस प्रकार 'यज्ञ, दान और तप ये तीनों निःसन्देह मनीषियोंका पवित्र करनेवाले हैं। निःसंगभावसे तस्वज्ञानमें स्थित हुए चित्तवाले यज्ञके लिए आचरण करते हुए विमुक्त पुरुषके समस्त कमें विनष्ट हो जाते हैं।'

ऐसा कहा भी है—कमंसे अनादि वासनाओंका क्षय होता है और प्रकाशात्मक ज्ञानसे तो उत्तम गति है; क्योंकि कमों द्वारा वासनाओंका क्षय हो जाने पर ज्ञानकी प्रवृत्ति होती है।

अच्छा तो, मोक्ष प्राप्तिमें हेतुभूत कर्मोंका भी उपनिषदोंमें उल्लेख मिलता है—

जो विद्या और अविद्या अर्थात् देवता ज्ञान और कर्म इन दोनोंका युगपत् व्यक्तिसे अनुष्ठित जानता है। वह अविद्यात्मक अग्निहोत्रादिरूप कर्मसे मृत्युको पार करके विद्यासे अमृतत्वको प्राप्त हो जाता है।

ऐसा भगवान मनुका भी कहना है कि तप और विद्या ये दोनों ही ब्राह्मणके लिए परम हितकारी है।

'विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयँ सह'। इति 'कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छतं समा' ॥ इति च

तथा च मनुः—

'तपो विद्या च वित्रस्य नि.श्रेयसकरे उभे'। इति

नैतत्, पूर्वापराननुसंघानिबन्धनोऽयं भ्रमः । तथा हि—'विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयं सह' इत्युक्त्वा 'अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययामृतमञ्जुते' इति विद्ययोभिन्नविषयत्वेन समुच्चयाभावः श्रुत्येव दिश्तिः । इममेवार्थं स्पष्टयन् भगवान्मनुः—'तपो दिद्या च विप्रस्य निःश्रेयसकरे उभे' इत्युक्ते समुच्चयाशङ्का मा भूदिति 'तपता कल्मषं हन्ति विद्ययामृतमञ्जुते' इति तपतो नित्यनैमित्तिक- लक्षणस्य कर्मणोऽन्तःकरणशुद्धावेव विनियोगं दिशतवान् ।

किन्तु यह समीचीन नहीं है, जबिक पूर्व-अपर प्रकरणका अनुसंघान न करनेसे ही यह संशय उद्भव होता है। जैसािक जो विद्या और अविद्या इन दोनोंको एक ही पुरुषसे युगपत् अनुष्ठान किये जाने योग्य जानता है, ऐसा विवेचन कर अविद्यासे मृत्यको पार कर विद्यासे अमृत्त्वको प्राप्तकर लेता है। इस प्रकार भगवती श्रुति द्वारा ही विद्या और अविद्याका परस्पर भिन्न विषय होनेसे ज्ञान एवं कर्मके समुच्चयका अभाव प्रतिपादित हुआ है।

इसी अर्थंका स्पष्टतया विस्तार करते हुए भगवान् मनु कहते हैं—'तप और विद्या ये दोनों हो ब्राह्मणके लिए परमश्रेयसकारी है। ऐसा विवेचन करनेपर ज्ञान और कर्मके समुच्चयकी शंका न हो जाय। तपसे पापका विनाश कर देता है और ज्ञानसे अमृतत्व पा लेता है।'

इस प्रकार तप-नित्य-नैमित्तिक लक्षणवाले कर्मका विनियोग अन्तःकरणकी विशुद्धिमें हेतु माना जाता है। अथ च यह नाम-रूपात्मक और कर्मसंज्ञक
सारा संसार ही परमेश्वर द्वारा आच्छादनीय है। इस श्रुति-वाक्य द्वारा समस्त
संसारकी परमेश्वर रूपताका वर्णन कर परमेश्वरस्वरूप समस्त नाम रूपात्मक
विश्वको ज्ञानरूपसे देखनेवाले विद्वान्ने उस प्रकाशरूप दर्शनसे कृतार्थता
का अनुभव प्राप्त कर लिया है अतः वह किसी अन्य प्रयोजनको नहीं देखता है
उसका त्यागपूर्वंक तू आत्माका पालन कर। इस प्रकार त्यागमावसे ही अपने
जीवन निर्वाहका निश्चय कर, ज्ञानहीन पुरुष अपने जीवन-यात्राका निर्वाह कैसे
करेगा ? ऐसी आशंका कर समाधान करते हैं—इस संसारमें कर्म करते हुए
सौ वर्षपर्यन्त जीनेकी इच्छा करे। इस प्रकार मनुष्यत्वका अभिमान करने वाले
तेरे लिए इससे भिन्न कोई श्रेष्ठ मार्ग नहीं है, जिससे तुझे अशुभ कर्मका संस्पर्श

तथा 'ईशावास्यामिव सर्वम्' इति सर्वस्य तावन्मात्रत्वमुक्त्वा तदात्मभूतस्य सर्वस्य तावन्मात्रत्वं पश्यतस्तद्दर्शनेनैव कृतार्थस्य साध्यान्तरमपश्यतः
'तेन त्यक्तेन भुञ्जीथाः' इति त्यागेनैवात्मपरिपालनमुक्त्वा, अतदात्मवेदिनः केन
र्ताह् आत्मपरिपालनम् ? इत्याशङ्क्ष्याह् —'कुवन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छतं
समाः । एवं त्विय नान्यथेतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे'।। इति । एवं सर्वभूते त्विय
नरमात्राभिमानिन्यज्ञेऽविद्यानिमित्तोत्तरपूर्वाधयीरश्लेषविनाशाभावात्, कुर्वन्नेव
सदा यावञ्जीव कर्म जिजीविषेदित्यज्ञस्य नरमात्राभिमानिनः शुद्धचर्यं यावञ्जीवं
कर्माणि दर्शयति । अत एभिरिष वाक्यैः कर्मणां शुद्धिसाधनत्वमेवावगम्यते, न
मोक्षसाधनत्वम् ।

यदप्युक्तम्—'तेनैति ब्रह्मवित्पुण्यक्वत्तैजसश्च' इति शब्दात्समुच्चयो-ऽवगम्यते – तदपि प्रसिद्धश्रुतिविनियोगःनुसारेण वेदितव्यम् । तथा चानुगीतासु स्पष्टमाह भगवान् कर्मणां शुद्धिद्वारेणैव मोक्षसाधन वम्—

न हो। इस प्रकार सभी भूत प्राणियों में मनुष्यत्वका अभिमान करनेवाले तुझ ज्ञानहीनका अविद्याके निमित्तसे उत्पन्न होनेवाले संचित कमैंका विनाश और क्रियमाण कमेंसे सम्पर्की माव सर्वथा नहीं होगा। इसलिए निरन्तर जीवनपर्यन्त कर्मानुष्ठान करते हुए जीनेको इच्छा करे। इस प्रकार श्रुति द्वारा मनुष्यमात्रत्व का अभिमान करनेवाले अज्ञानी प्राणोकी अन्तः करणकी परिशुद्धिके लिए यावत् जीवन कर्मानुष्ठानका निर्देश किया जाता है। अत एव इन श्रुति-वाक्यों द्वारा भी अन्तः करणकी विशुद्धिमें कर्मोंका अनुष्ठान साधनरूपसे अवगत हो रहा है, किन्तु मोक्षधर्मकी प्राप्तिके साधनभूतसे ज्ञात नहीं होता है।

जबिक यह कहा गया है कि ब्रह्मवेत्ता और पुण्यात्मा पुरुष ही परमात्माकों प्राप्त कर लेते हैं। इस श्रुति-वाक्यमें 'च' शब्दसे समुच्चयका बोध होता है तो भी प्रसिद्ध श्रुति-वाक्यके विनियोगके अनुरूप ही जानना चाहिए। तथा च अनुगीतामें भगवान्ने स्पष्ट ही अन्तःकरणकी विशुद्धिके द्वारा मोक्षधमँकी प्राप्तिमें साधनभूत क्मोंका विवेचन किया है—जोवात्मा कमंजनित फलासिकको छोड़कर शुद्ध नित्य नैमित्तिक कमोंके द्वारा पुरुष अन्तःकरणको विशुद्धिको प्राप्त होकर योगारूढ हो जायेगा।

अनन्तर योगमें आरूढ हुआ पुरुष भगवान् श्रीविष्णुके उस दिव्यधामको प्राप्त हो जाता है। गुरुभक्ति, धैर्यं, धर्मभावना वेदशास्त्रोंका ज्ञान और ईश भक्तिसे ही सदा विमल तत्त्वज्ञान प्रकट होता है। अत एव वह विवेको पुरुष वेदोंके प्रति आस्तिक बुद्धिवाला और धर्मपरायण होकर अपनी शक्तिके तित्यनेमित्तिकैः शुद्धैः फलसङ्गविर्वाजतैः।
सत्त्वशुद्धिमवाप्याथं योगारूढो भविष्यति॥
योगारूढस्ततो याति तद्धिष्णोः परमं पदम्।
गुरुभक्त्या च घृत्याच घर्मभक्त्या श्रुतेन च।
विष्णुभक्त्या च सततं ज्ञानमुत्मद्यतेऽमलम्॥
तस्माद् धर्मपरो भूत्वा वेदास्तिक्यसमन्वितः।
कुर्वन् वे नित्यकर्नाणि यथार्शाक्त स बुद्धिमान्॥
फलानि पर आसाद्य वासुदेवे परात्मिन।
शुद्धसत्त्वो भवत्येव योगारूढश्च जायते॥

वक्ष्यति च भगवान् सनत्सुजातः शृद्धिद्वारेणैव मोक्षसाधनत्वम्— तदर्थमुक्तं तप एतदिज्या ताभ्यामसौ पुण्यमुपैति विद्वान् । पुण्येन पापंविनिहत्य पश्चात् स जायते ज्ञाविनवीपितात्मा ॥ ( २।८ )

'ज्ञानेन चात्मानयुपैति थिद्धान्' इति । ननु कथं सत्त्वशुद्धिद्वारेणेव मोक्षसाधनत्वम् ? विनापि सत्त्वशुद्धिज्ञानेनैव मोक्षः सिध्यत्येव ।

अनुसार नित्य कर्मों का अनुष्ठान करता हुआ जीता है और कर्मजनित फल वासुदेव परमब्रह्म परमात्माको समर्पित कर विशुद्ध अन्तःकरणसे युक्त हो जाता है और वह योगमें आरूढ हो जाता है।'

इस विषयमें भगवान् श्रीसनत्सुजात अन्तः करणकी विशुद्धिके द्वारा ही मोक्षधर्मकी प्राप्तिके साधनका निरूपण करेंगे—

'उस परमात्माकी प्राप्तिक निमित्त ही ये तप और यज्ञ कहे हुए हैं। उन दोनोंसे यह विद्वान् पुरुष पुण्यधर्मको प्राप्त कर लेता है, परचात् पुण्यधर्मसे पापका विनाश कर वह ज्ञान प्रकाशरूप हो जाता है।' एवच्च विद्वान् पुरुष ज्ञानसे स्व-स्वरूपको पा लेता है। इन वाक्यों द्वारा कर्मका अन्तःकरणकी शुद्धिसे ही मोक्षकी प्राप्तिमें साधन कहा जाता है।

अच्छा तो, अन्तः करणकी शुद्धि द्वारा ही मोक्ष प्राप्तिमें साधन कैसे सिद्ध होगा ? क्योंकि अन्तः करणकी शुद्धिके बिना भी ज्ञानसे ही मोक्षधर्मकी सिद्धि हो जायेगी। यह बात सत्य है कि ज्ञान द्वारा ही मोक्ष सिद्ध होता है। किन्तु हमारा कहना यह है कि उस तत्त्वज्ञानकी अन्तः करणकी शुद्धिके बिना उत्पत्ति सम्भव नहीं है। और इस विषयमें ऐसा ही कहा गया है कि—

सत्यम्, ज्ञानेनैव मोक्षः सिध्यति, किंतु तदेव ज्ञानं सत्त्वशृद्धि विना नोत्पद्यत इति वयं बूमः । तथा चोक्तम्--'ज्ञानमुत्पद्यते पुंसां क्षयात्पापस्य कर्मणः' इति ।

तथा—

अनेकजन्मसंसारिति पापसमुच्चये । नाक्षीणे जायते पुंसां गोविन्दाभिमुखी मितः ॥ जन्मान्तरतहस्रेषु तपोध्यानसमाधिभिः । नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायते ॥ इति ॥

## तथा चोक्तं भगवता-

अनेकजन्मसंसिद्धस्ततो याति परां गतिम्
तपस्विभ्योऽधिको योगी ज्ञानिभ्योऽपि मतोऽधिकः।
कर्मिभ्यवचाधिको योगी तस्माद्योगी भवार्जुन।।
स्वे स्वे कर्मण्यभिरतः संसिद्धि लभते नरः।
स्वकर्मनिरतः सिद्धि यथा विन्दति तस्छृणु।।
यतः प्रवृत्तिभूतानां येन सर्वमिदं ततम्।
स्वकर्मणा तमभ्यर्च्य सिद्धि विन्दति मानवः।। इति।

पुरुषोंमें पापकमंके क्षय होनेपर ज्ञानकी उत्पत्ति होती है। तथा 'जन्म-जन्मान्तरोंमें एकत्रित हुए पाप-समूहका क्षय किये बिना जीवोंकी परमात्माके सन्मुख बुद्धि उत्पन्न नहीं होती है। सहस्र जन्मान्तरोंमें सम्पादित तप, ध्यान और समाधि द्वारा जिनके पाप विनष्ट हो गये हैं ऐसे भगवद्भक्तोंमें ही भगवान श्रीकृष्णकी निर्मल भक्ति उत्पन्न होती है।' ऐसा हो गीताशास्त्रमें भगवान्ने कहां है—

वह जन्म-जन्मान्तरों में सम्पादित शुभकर्मों से ही उत्तम गितको प्राप्त होता है। योगी तपस्वियों से श्रेष्ठ है और ज्ञानियों से भी श्रेष्ठ माना गया है एवं किमयों से भी योगी श्रेष्ठ है इसिलए हे अर्जुन ! तू योगी हो। अपने-अपने कमें में स्थित हुआ मनुष्य आत्मसिद्धि प्राप्त होता है। जैसे सहज कमें में निरत हुआ यह विद्वान् पुरुष परमसिद्धिको प्राप्त होता है उसे तू सुन। जिस परमात्मासे समस्त भूत-प्राणियों की उत्पत्ति हुई है और जिससे यह सारा संसार व्याप्त है उस परमात्माको अपने सहज कमें द्वारा पूज कर मनुष्य सर्वोत्कृष्ट सिद्धिको प्राप्त हो जाता है।

तथा चाह याज्ञवल्क्यः —

'तथाविपक्वकरण आत्मज्ञानस्य न क्षमः' इति ।

यस्माद् विशुद्धसत्त्वस्यस्यैव नित्यानित्यवस्तुविवेकादिद्वारेण मोक्षसाधन-ज्ञाननिष्यत्तिः, तस्मात्सत्त्वशुद्धचर्यं सर्वेश्वरमुद्दिश्य सर्वाणि वाङ्मनःकाय-रुक्षणानि श्रौतस्मार्तानि कर्माणि समाचरेद् यावद्विशुद्धसत्त्व इहामुत्रफलभोग-विरागो योगारूढो भवति । तथा चाह भगवान्-'आरुक्क्षोर्मुनेयोंगं कर्म कारण-मुच्यते' इति । संन्यासस्तु महाबाहो दुःखमाप्तुमयोगतः' इति । तस्य लक्षण-मुक्तम्-'यदा हि नेन्द्रियार्थेषु न कर्मस्वनुषज्जते । सर्वसंकल्पसंन्यासी योगारूढ-स्तदोच्यते ॥' इति ।

यस्तु पुनरेवं यज्ञदानादिना विशुद्धसत्त्व इहामुत्रफलभोगविरागो योगा-रूढो भवति तस्य शम एव कारणं न कर्म इति । तथा चोक्तम्—'योगारूढस्य तस्यैव शमः कारणमुच्यते' इति । यस्माद्योगारूढस्य शम एव कारणं न कर्म, तस्माच्छमदमादिसाधनसम्पन्नः श्रवणादिसमन्वितः 'योगी युद्धीत सततमात्मानं रहिसि स्थितः निराशीर्यतचित्तात्मा त्यक्तसर्वपरिग्रहः ॥'

यह याज्ञवल्क्य मुनि द्वारा भी कहा गया है कि जिनकी इन्द्रियाँ बहिर्मुखी हो चुकी हैं वे आत्मज्ञान प्राप्त करनेमें सक्षम नहीं हैं अर्थात् अजितेन्द्रय व्यक्ति तत्त्वज्ञानसे विञ्छत रह जाते हैं। जबिक नित्य-अनित्य-वस्तुके विवेकादि द्वारा विशुद्ध अन्तःकरण हुए पुरुषको ही मोक्ष प्राप्तिके साधनरूप ज्ञानकी सिद्धि होती है। इसिलए यावत्काल पर्यन्त अन्तःकरणकी शुद्धिसे युक्त हुआ भलीमौति लोकिक और पारलोकिक कर्मजनित फल भोगसे विरत होकर परमात्मरूप योगमें आरूढ न हो जाय, तावत्कालपर्यन्त सत्त्व विशुद्धिके हेतु परमेश्वरके प्रति समर्पणभावपूर्वंक श्रौत एवं स्मातं कर्मों का अनुष्ठान मन, वाणी और शरीरसे करे। ऐसा ही भगवान् श्रीकृष्णने गीतामें कहा है—'योगमें आरूढ होनेकी इच्छावाले मुनिके लिए तो योगको प्राप्तिमें निष्काम कर्म ही हेतु कहा है।' किन्तु हे महाबाहो ! निष्कामभावके बिना समस्त कर्तृ त्वभावका त्याग करना अत्यन्त कठिन है।' उस संन्यास धर्मका स्वरूप दिखाया गया है—जब पुष्प इन्द्रिय-सम्बन्धी विषयोंमें आसक्त नहीं होता है और कर्मों में ही आसक्त रहता है तभी समस्त संकल्पोंको त्यागनेवाला पुष्प योगारूढ कहा जाता है।'

परन्तु इस प्रकार यज्ञ, दान और कर्म द्वारा विशुद्ध अन्तःकरणसे युक्त होकर लौकिक और पारलौकिक फलभोगसे विरक्त हुआ जो यह पुरुष कथं तर्हि योगानुष्ठानं कार्यम् ?

शृणु—समे देशे शर्कराविह्नवालुकाशब्दजलाशयादिवर्जिते मनोऽनुकूले शुचौ नात्युच्छ्रितं नातिनीचं चैलाजिनकुशोत्तरं स्थिरमासनं प्रतिष्ठाप्य तत्रो-पिवर्यासनं स्विस्तिकादि बद्ध्वा समं कायिशरोग्रीवं धारयश्चलं विश्वादीन् विश्वतैजसप्राज्ञान् जाग्रत्स्वप्नसुषुप्तिक्रमेण कार्यंकारणिविनिर्मुक्ते पूर्णात्मिन उपसंहृत्य पूर्णात्मना स्थित्वा ध्यायेत्पुरिशयं देवं पूर्णानन्दं निरक्षनम् अपूर्वानपरं ब्रह्म नेतिनेत्यादिलक्षणम् अशनायाद्यसंस्पृष्टमनुदितानस्तिमतज्ञानात्मनाविस्थतं परं परमात्मानमोमिति । तथा चोक्तं ब्रह्मविद्भिः—

विविक्तदेशमाधित्य ब्राह्मणः शुद्धचेतसा । भावयेत्पूर्णमाकाशं हुद्याकाशाश्रयं विभुम् ॥

योगमें आरूढ हो जाता है, उसके लिए शम ही कारण है, फिर कर्म नहीं रह जाता।

गोतामें ऐसा ही कहा गया है कि-'समस्व-प्रज्ञारूप योगमें आरूढ होनेका इच्छुक मनीधीके लिए योग प्राप्तिमें निष्कामभावपूर्वक कमें करना हो साघन कहा जाता है।' जिससे योगमें आरूढ हुए पुरुषके लिए शम ही हेतु है, कमें हेतु नहीं है। इसलिए शम-दमादि साधन सम्पन्न व्यक्ति श्रवणादिसे युक्त होकर 'जिसका मन और इन्द्रियवर्ग सहित शरीरको वशीभूत हो गया है ऐसा आशा-रहित, एकाकी निर्जन प्रदेशमें अवस्थित हुआ सतत अपने स्व-स्वरूपमें हो स्थिर रहें।'

किन्तु योगानुष्ठान कैसे करना चाहिए ? सुनो-ककड़, विल्ल, बालू, शब्द और जलाशय आदिसे शून्य, अपने मनाऽनुकूल, पित्र वातावरणसे युक्त हो एवं समान भूमिमें जो न अधिक निम्न और न अधिन उन्नत है इस प्रकार क्रमशः क्श, मृगचमं या व्याघ्र नर्म एवं उसके ऊपर वस्त्रका आसन बिछाकर उसपर स्थिर होकर स्वस्तिकादि बाँधकर कान, सिर एवं गरदनको अचल रखते हुए विश्वादिको अर्थात् विश्व, तैजस और प्राज्ञको जाग्रत्, स्वष्न और सुपुपिके क्रमसे कार्य-कारणसे विमुक्त परिपूर्णात्मामें उपसंहृत कर पूर्णभावसे स्थित होकर शरीरह्मप पुरमें रहनेवाले पूर्णानन्द, निरञ्जनदेव जो पूर्वापरसे रहित नितिनिति' इत्यादि श्रुतिवाक्योक्त लक्ष्मणसे युक्त ब्रह्मतत्त्रत्व क्षुत्विपासादि अनित्य-धर्मों से असम्बन्धित एवं अस्त-उदयभावसे-शून्य ज्ञानह्मसे अवस्थित परमात्माका वाचक (ॐ) इस मन्त्रका जम करता हुआ साधक हृदयमें घ्यान करे। ऐसा ही ब्रह्मदिश्यों द्वारा कहा गया है कि 'ब्राह्मण निर्जन एकान्त प्रदेशका आश्रय

तथा चोक्तं ब्रह्माण्डपुराणे कावषेयगीतासु—
तस्माद्विमोक्षाय कुरु प्रयत्नं
दुःखाद्विमुक्तो भवितासि येन।
ॐ ब्रह्म शून्यं परमं प्रधानमानन्दमात्रं प्रणवं जुषस्व।।इति।।

एवं युद्धन् सदाऽऽत्मानं परमात्मत्वेन यदा साक्षाद्विजानाति तदा निरस्ताज्ञानतत्कार्यो वीतशोकः कृतकृत्यो भवति । तथा च बृहदारण्यके — 'बात्मानं चेद्विजानीयादयमस्मीति पूर्वषः । किमिच्छन्कस्य कामाय शरीरमनु संक्वरेत् ॥ इति । तथा च ईशावास्ये — 'यिस्मन् सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभू-द्विजानतः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः ॥' इति । तथा च कठवल्लीषु —

तं दुर्दशं गूढमनुप्रविष्टं गुहाहितं गह्नरेष्ठं पुराणम् । अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्षशोकौ जहाति ॥ 'निचाय्य तं मृत्युमुखात्प्रमुच्यते,' 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्न बिभेति कुतश्चन' इति । 'भिद्यते हृदयग्रन्थिरिछद्यन्ते सर्वसंशयाः । क्षोयन्ते चास्य कर्नाणि तस्मिन् दृष्टे परावरे ॥'

लेकर शुद्धभावसे अपने हृदयाकाशमें स्थित व्यापक परसात्माका ध्यान करे। यही बात ब्रह्माण्डपुराणके कावषेय गीतामें कही है—'अत एव तू मोक्षधर्मकी प्राप्तिके लिए प्रयत्न कर। जिससे तू दुःखसे विमुक्त हो जायेगा। ॐ जो सबका परमकारण सर्वत्र व्यापक और आनन्दस्वरूप ब्रह्म है उस प्रणवकी तू उपासना कर।'

एवं जब योगाभ्यास, करता हुआ यह साधक सद्रूप आत्माको साक्षात् परमात्माके रूपमें जान लेता है तब अज्ञान और उसके कार्यसे विमुक्त होकर शोकरहित कृतकृत्य हो जाता है।

तथा बृहदारण्यक उपनिषद्में वर्णित है कि यदि पुरुष अपने आत्म-स्वरूपको परमात्माके रूपमें जान छेता है तो क्या वह इच्छा करता हुआ किस कल्पनासे अपने आपको संतप्त करेगा। एवं ईशावास्योपनिषद्में भी निर्देश किया गया है—जिस कालमें तत्त्ववेत्ताके लिए समस्त भूतप्राणा अपने स्वरूपभूत ही हो गये हैं उस कालमें अभेद भावसे दर्शन करनेवाले उस ज्ञानीको क्या शोक और क्या मोह हो सकता है?' और इस विषयमें कठवल्लीमें धर्मराजने निषकेताके प्रति कहा है कि—अत्यन्त कठिनतासे दर्शन होने योग्य गूढ-गहन तथा चाह भगवान्—

अव्यक्तोऽयमचिन्त्योऽयमविकार्योऽयमुच्यते । तस्मादेवं विवित्वैनं नानुशोचितुमर्हसि ॥ एतद्बुद्घ्वा बुद्धिमान्स्यात्कृतकृत्यश्च भारत ॥ इति ॥

तथा च कावषेयगीतासु —

आत्मज्ञः शोकसंतीर्णो न बिभेति कुतश्चन ।
मृत्योः सकाशान्मरणादथवान्यकृताः दूर्यात् ॥
न जायते न म्नियते न वध्यो न च घातकः ।
न बद्धो बद्धकारो वा न मुक्तो न च मोक्षदः ॥
पुरुषः परमात्मायं यत्ततोऽन्यदसच्च तत् ।
अज्ञानपाशे निर्मिन्ने च्छित्रे महति संशये ॥
शूभाशुभे च संकीर्णे दग्धे बीजे च जन्मनाम् ।
प्रयाति परमानन्दं तद्विष्णोः परमं पदम् ॥ इति ॥

स्थानमें अनुप्रविष्ट, वृद्धिरूप गुहामें स्थित, उस पुराण पुरुषको अध्यात्मयोग द्वारा जान कर घोर बुद्धिमान् पुरुष हर्ष और शोकसे विमुक्त हो जाता है।'

'साघक पुरुष उस परमात्माको जान कर मृत्युके मुखसे मुक्त हो जाता है।' 'ब्रह्मानन्दमें स्थित हुआ तत्त्वदर्शी किसीसे भी भयान्वित नहीं होता है।' 'उस कार्यकारणरूप परमात्माको अपरोक्षरूपसे जानकर जीवन्मुक्त पुरुषके हृदयगत प्रन्थि खुल जाती है। सब संशय-समूद कट जाते हैं और समस्त कर्म विनष्ट हो जाते हैं।'

इस विषयमें भगवान् द्वारा कहा गया है कि-यह आत्मा इन्द्रियोंका अविषय है और यह मनसे भी अचिन्तनोय है एवं यह विकार रहित अपरिवर्तनशील स्वभाववाला कहा जाता है। इसलिए इसको उस प्रकारसे जानकर तुझे लोक करना उचित नहीं है।' हे ब्रह्मविद्यामें प्रीति रखनेवाले भारत! इस आत्माको अच्छी तरह जान कर विवेको पुरुष कृतार्थं हो जाता है।'

ऐसा ही कावषेयगोतामें उल्लेख मिलता है कि शोकसे संतीर्ण हुआ यह आत्मवेता पुरुष मृत्युकी निकटतासे, मरणसे अथवा किसी दूसरे कारणसे उत्पन्न हुए भयसे नहीं पोड़ित होता है। जिससे कि वह आत्मतत्त्व जन्म नहीं ग्रहण करता है और न मरता ही है एवं न किसीसे बघ भी होता है और न किसीका बघ करनेवाला ही है। वह न बद्ध है और न बाँघनेवाला ही है। तथा चाह भगवान् मनुः— सर्वेषामि चैतेषामात्मज्ञानं परं स्मृतम्।

तद्धचग्रं सर्वविद्यानां प्राप्यते ह्यमृतं ततः ॥ एतद्धि जन्मसाफल्यं ब्राह्मणस्य विशेषतः ।

प्राप्येतत्कृतकृत्यो हि द्विजो भवति नान्यथा ॥ इति ॥

यस्मात्तद्विज्ञानादेव परमपुरुवार्थप्राप्तिः, तस्मात्तमेव परमानन्दात्मानम् आत्मत्वैन जानीयादयमहमस्मीति न किविदन्यचिवन्तयेत्। तथा च श्रुतिः— 'तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मणः। नानुष्यायाद्वहूञ्छब्दान् वाचो विग्लापनं हि तत्॥' इति। 'तमेवैकं जानथात्मानमया वाचो विमुद्धथ', 'एतज्ज्ञेयं नित्यमेवात्मसंस्थं नातः परं वेदितव्यं हि किचित्' इति। तथा च भगवान् वासुदेवः—

संकल्पप्रभवान् कामांस्त्यक्त्वा सर्वानशेषतः।
मनसैवेन्द्रियग्राम विनियम्य समन्ततः।।
शनैः शनैरुपरमेद् बुद्धचा धृतिगृहोतया ।
आत्मसंस्थं मनः कृत्वा न किञ्चिदिष चिन्तयेतु ॥ इति ॥
एवं प्रसंगात्सर्वशास्त्रार्थः संक्षेपतो दिशतः॥

वह न मुक्त है और न मुक्ति देनेवाला ही है। यह पुरुष ही साक्षात् परमात्मा है जो इससे भिन्न है वह सब असद्रूप ही है, अज्ञानरूप पापके विनष्ट होनेपर, महान् संशयकी निवृत्ति होनेपर, शुभाशुभ कर्मों के विच्छिन्न होनेपर और जन्म-मरणरूप बीजके दग्ध हो जानेपर यह तत्त्वदर्शी परमब्रह्म परमात्माको पा लेता है।

ऐसा ही भगवान् मनुने कहा है—इन सबोंमें आत्मज्ञानको सर्वोत्कृष्ट दिखलाया है। वही समस्त ब्रह्मविद्याओंमें श्रेष्ठतम् है—क्योंकि इसके द्वारा ही अमरणधर्मकी प्राप्ति होती है और इसीसे ब्राह्मणके जन्मकी सफलता भी है एवं इस तत्त्वको प्राप्त होकर पुरुष कृतार्थ हो जाता है। दूसरे किसीसे नहीं।

जबिक उस ब्रह्मतत्त्वके विज्ञानसे ही मोक्षरूप परम-पुरुषायँकी सिद्धि होती है। इसलिए सबके आत्मरूप परमात्माकी अपने स्व स्वरूपतया जान लेना चाहिए कि वही मैं हूँ, इसके अतिरिक्त अन्य किसी भी प्रकारका विचार नहीं करना चाहिए। ऐसा ही भगवती श्रुतिका कहना है कि - धीर बुद्धिमान् ब्राह्मण उसी तत्त्वको भलीभाँति जान कर उसीमें अपनी बुद्धिको स्थिर करें, अथेदानीं प्रकृतमनुसर।मः यस्मात्प्रमाद एव सर्वानथंबोजं तस्मात् प्रमादमेवाहं मृत्युं ब्रवीमि । न यमम् । यमं तु पुनरेके विषयविषान्था अविद्याधिरूढाः स्वात्मव्यतिरेकेण द्वितीयं पश्यन्तो मृत्युमतो मयोक्तान्मृत्योः प्रमादादन्यं मृत्य्वन्तरं वैवस्वतमाहुः, आत्मावासम् आत्मिन बुद्धौ वसतीत्या-स्मावासस्तम् । तथा च मनुः—

यमो वैवस्वतो राजा यस्तवैष हृदि स्थितः। तेन चेदविवःदस्ते मा गङ्गां मा कुरून् गमः॥

अमृतम् अमरणधर्माणं ब्रह्मचर्यं ब्रह्मणि स्वात्मभूते रमसाणं ब्रह्मितिष्टमित्यर्थः । श्रूपते कठश्रुरुलीषु — कस्तं मदानदं देवं मद्या ज्ञातुमहंति दित ।
अनेक शास्त्रोंके मतमतान्तरोंमें न पड़े; क्योंकि वह तो वाणोका विग्रुपनमात्र
हो है। एकमात्र उस आत्मतत्त्वको ही समझा, अन्य सभी वातें छोड़ो और
यहो जानने योग्य वस्तु है कि अपने स्वरूपमें हो स्थिंग रहना और इसके
अतिरिक्त कुछ भी नहीं जानना चाहिए। तथा च श्रोक्रुष्ण द्वारा गोताशास्त्रमें
कहा गया है—संकल्पजित सभी कामनाओंको निःशेपकासे छोड़कर मन
द्वारा इन्द्रिय-समूहको सब ओरसे वशोभूत कर, धीरे-धोरे वैराग्यको प्राप्त
करे, धैर्यका धारण करता हुआ बुद्धि द्वारा मनको परमात्मामें स्थिर कर
अन्य कुछ भी चिन्तन न करे। इस प्रकार प्रसंगसे समस्त शास्त्रोंका सारक्ष्प
अर्थ संक्षेपमें प्रदिशत किया है।

अब हम प्रकृत विषयका अनुसरण करते हैं। जिससे कि प्रमाद सभा अनधों का बीज है। इसलिए मैं प्रमादको ही मृत्युं कहता हूँ। साक्षात् यमराज मृत्यु नहीं हैं। अन्य कुछ लोग विषयवासनारूप विषसे अन्धे हुए अविद्यादि दोषसे विभान्त अपने आपसे ही भिन्न किसी दूसरेकी ही मृत्युके रूपमें देखनेवाले, मेरे द्वारा विवेचित प्रमादनामक मृत्युसे भिन्न विवस्वात्के पुत्र यमदेवको ही मृत्यु मानते हैं। आत्मस्वरूप प्रज्ञामें निवास होनेके कारण, यमराजको साक्षात् आत्मावास शब्दसे कहा जाता है। इस विषयमें भगवान् श्रीमनुके द्वारा विवेचन किया गया है—

यमदेव सूर्यवंशी राजा है जो कि तेरे हृदय देशमें विराजमान हैं यदि उससे कोई विवाद नहीं तो तू गंगा भी मत जा और मत कुरुक्षेत्र-तीर्थ भी जा।' तात्पर्य यह है कि अमृत-अमरणधर्मा और ब्रह्मचर्य अर्थात् अपने स्वरूप प्रमब्रह्ममें रमण करनेवाला विद्वान् पुरुष ब्रह्मनिष्ठ होता है इस विषयमें कठोपनिषद्का कथन है कि हथे एवं शोकसे रहित उस सर्वव्यापक 0 100

किंच पितृलोके राज्यमनुशास्तीति देवः। कथमनुशास्ति ? शिवः सुखप्रदः शिवानां पुण्यकर्मणाम्, अशिवोऽसुखप्रदोऽशिवानां पापकर्मणाम् ॥ ६॥

एवं तावत् 'प्रमादं वै मृत्युम्' इति मृत्युरूपं निर्घारितम् । इदानीं तस्यैव कार्यात्मनावस्थानं दर्शयति—

आस्यादेष निःसरते नराणां क्रोधः प्रमादो मोहरूपश्च मृत्युः । अहगतेनैव चरन् विमार्गान चात्मनो योगम्रुपैति किंचित्॥ ७॥

यः प्रमादाख्योऽज्ञान मृत्युः स प्रथममास्यात्मना परिणमते । आस्यो-ऽभिमानात्मकोऽहंकारः । तथा चोक्तम्—

> सर्वार्थाक्षेपसंयोगावसुधातुसमन्वयात् । आस्य इत्युच्यते घोरो ह्यहंकारो गुणो महान् ॥

एवमहंकारात्मना स्थित्वा ततोःहंकारान्निःसरते निर्गच्छिति कामा-त्मना। ततः कामः स्वविषये प्रवर्तमानः प्रतिहतः क्रोथः प्रमादो मोहरूपश्च

परमदेवको मुझसे अतिरिक्त कौन जान सकता है। और भी वहुदेव पितृलोकके राज्यका प्रशासन करता है। कैसे वह प्रशासन करता है? शिव-सुखप्रद पुण्यात्मक शुभकर्मों को करनेवालेके लिए सुखप्रदायक है और पापात्मक अशुभकर्मों को करनेवालेके लिए दु:ख देता है।। ६।।

इस प्रकार सर्वप्रथम 'प्रमाद ही मृत्यु है' ऐसा मृत्युका स्वरूप निरूपित किया है, अब उसकी कार्यत्वरूपसे स्थिति दिखायी जा रही है—

यह मृत्यु मनुष्योंके अहंकाररूपी मुखसे निकलता है और वह क्रोध, प्रमाद एवं मोहके रूपमें परिणत हो जाता है। इसलिए अहंकारके वशीभूत होकर विपरीत मार्गोंका आचरण करता हुआ यह प्राणी आत्म-सम्बन्धी लेशमात्र भी योग प्राप्त नहीं कर करता ॥ ७ ॥

जो प्रमादनामक अज्ञानात्मक मृत्यु है वह सबसे पहले मनुष्योंके मुखरूपसे परिणत होता है। 'आत्म' शब्द अभिमानात्मक अहंकारका द्योतक है। इस विषयमें कहा गया है कि 'समस्त पदार्थ-समूहके विनाशके योगसे एवं 'असु' धातुके समन्वयसे 'आस्य' ऐसा कहा जाता है; क्योंकि घोर अन्धकार एक महान् गुण है।' इस प्रकार अहंकाररूपसे अवस्थित होकर पुनः यह अहंकारसे कामरूपमें उदित हो जाता है। इससे अपने विषयमें प्रवित्त हुआ यह काम प्रतिहत होनेपर भी क्रोध, प्रमाद और मोहका स्वरूप धारण कर लेता है।

भवति । ततोऽहंगतेनाहंरूपमापन्नेनाहंकाराद्यात्मना स्थितेनाज्ञानेन तदात्म-भावमापन्नः, 'ब्राह्मणोऽहं क्षत्रियोऽहं वैश्योऽहं श्रूबोऽहं स्थूलोऽहं कुशोऽहममुष्य पुत्रोऽस्य नप्ता' इत्येवमात्मको रागद्वेषादिसमन्वितश्चरन् विमार्गान् श्रोतस्मार्त-विपरोतान् मार्गान् न चात्मनः परमात्मनो योगं समाधिलक्षणमुपैति किविविष ।

अथवाविद्याकामकर्माणि संसारस्य प्रयोजकभूतानि । पूर्वत्र 'मोहो मृत्युः सम्मतः' इत्यनेनाग्रहणान्यथाग्रहणात्मिका अविद्या दिशता । उत्तरत्र 'कर्मोदये' इति कर्म वक्ष्यति ।

अथेदानीं कामोऽभिघीयते—अस्यन्ते क्षिप्यन्ते अनेन संसारे प्राणिन इत्यास्यः कामः । अथवा—आस्यवदास्यं सर्वजग्धृत्वात् । तथा चोक्तं भगवता— 'काम एव क्रोध एवः' इति । एव मृत्युरास्यात्मना स्थित्वा ततः क्रोधात्मना विपरिणमते । उक्तं च—'कामात्क्रोधोऽभिजायते' इति । ततोऽहंगतेनाहंकारा-

अत एव अहंभावसे प्रस्त हुआ—अहंकारात्मक मिथ्यात्व धर्मसे युक्त अज्ञानके अधीन होता हुआ यह जीवात्मा तद्रूपताको प्राप्त हो जाता है और मैं ब्राह्मण हूँ, मैं क्षत्रिय हूँ, मैं वैश्य हूँ, मैं शूद्र हूँ, मैं स्थूल हूँ, मैं कृश हूँ, मैं अमकका पुत्र हूँ तथा इसका मैं प्रपौत्र हूँ, इत्यादि प्रकारसे रागद्वेषोंसे युक्त होकर श्रौत एवं स्मातंसे विपरीत मार्गोका अनुगमन करता हुआ यह व्यक्ति आत्मा परमात्म-विषयक समाधि योगको थोड़ा-सा भी नहीं प्राप्त कर सकता है।

अथवा संसारके मूलभूत कारण अविद्या, काम एवं कार्यको माना जाये। अतः पूर्व सूत्रमें 'विद्वज्जनोंने मोहको हो मृत्यु स्वीकार किया है।' इससे अग्रहण और अन्यथा ग्रहणात्मिका अविद्याका वर्णन किया गया है और उत्तर सूत्रसे कर्मके उदय होनेपर इस वाक्यमें कर्मसम्बन्धी विवेचन किया जायेगा।

अब प्रस्तुत प्रकरणमें कामनाका प्रतिपादन किया जा रहा है। प्राणी-कामनाके वशोभूत हो जाता है इसिलए संसारचक्रमें फेंक दिया जाता है इसिसे कामनाको 'आस्य' कहा जाता है। अथवा सबको भक्षण कर डालता है इसिलए 'आस्य' मुखकी माँति आस्य है। ऐसा ही भगवान् द्वारा कहा गया है—अनि के समान भोगोंसे न तृप्त होनेवाला है और महान् पापी है यह काम ही कोघ है।' यह मृत्यु आस्यरूपमें स्थित होकर क्रोधरूपमें परिणत हो जाता है। और यह कहा भी गया है—-'कामसे क्रोधकी उत्पत्ति हो जाती है।' अत एव यह प्राणी अज्ञान द्वारा अहंभावमें ग्रस्त हुआ अहन्ता और ममताके दपंणपर प्रति- पन्तेनाज्ञानेनाहंकार मनकार फलकारूढेन चिदाभासेन चरन् विमार्मान् न चात्मनो योगमुपैति किचित् ॥ ७ ॥

किच-

ते मोहितास्तद्वशे वर्त्तमाना इतः प्रेत्।स्तत्र पुनः पतन्ति । ततस्तं देवा अनु परिष्ठवन्ते अतो मृत्युं मरणादभ्युपैति ॥ = ॥

तेऽहंकारा(दरूपेण स्थितेनाज्ञानेन मोहिताः—देहाद्यात्मभावमापादिताः, तद्वशेऽहंकाराद्यात्मना परिणतप्रमादाख्यमृत्युवशे वर्त्तमाना इतोऽस्मात्प्रेता धूमादिमार्गेण गत्वा तत्र परलोके यावत्सम्पातमुषित्वा पुनराकाशवायुवृष्टि-सस्यान्नशुक्रशोणितादिक्रमेण देहग्रहणाय पतन्ति निपतन्ति । श्रूयते च—'तिस्मन् यावत् सम्पातमुषित्वाथैतमेवाध्वानं पुनिवर्तन्ते'।

ततोऽनन्तरं पुनर्देहग्रहणावस्थायां तं देवा इन्द्रियाण्यनुसृत्य कर्माणि परिसमन्तात्प्लवन्ते समन्ततः परिवर्तन्त इत्यर्थः। अतोऽस्मात्कारणादिन्द्रिय-बिम्बत चिदाभासरूप जीवत्वधर्मसे सम्बन्धित होकर विरुद्ध मार्गो का अनुगमन करता है इसी कारण परमात्मविषयक किञ्चित् भी ज्ञानयोगको प्राप्त नहीं कर पाता है ॥ ७॥

ऐसा ही है-

वे कामादिसे विमोहित होकर प्रमादात्मक मृत्युके अधीन रहते हुए इस लोकसे चले जानेपर पुनः इस जन्म-मरणरूप चक्रमें गिर जाते हैं अतः इन जीवात्माकी अपनी इन्द्रियाँ भवाटवीमें घूमाती है। और वारम्बार जन्म-मरणको ही प्राप्त करते हैं।। ८॥

जो प्राणी अहंकारादिमें स्थित हुए अज्ञान द्वारा विमोहित होते हैं वे श्रीरादिमें मिथ्या आत्मभावको प्राप्त हुए उसके वशीभूत—अहंकारादिसे परिणत प्रमादरूप मृत्युके अधीन हो जाते हैं और इस लोकसे धूमादिमार्ग द्वारा प्रस्थान कर परलोकमें पतन होनेतक निवास कर पुनः आकाश, वायु, वृष्टि, शस्त्र, अन्त एवं शुक्र-शोणितादि क्रमसे देह धारण करनेके निमित्त लौट आते हैं। ऐसा भगवता श्रुतिने भी कहा है— कि 'उस दिव्यलोकमें पतन होने पर्यन्त रह कर पुनः इसी मार्गसे वापस चले आते हैं।

इसके पश्चात् पुनः शरीर ग्रहण करनेकी अवस्थामें उस प्राणीके कर्मों के अनुसरण कर इन्द्रियाँ चारों ओर भटकाती हैं। अतः—इसी कारणको लेकर इन्द्रियोंके धर्मों का अनुसरण करनेसे प्राणी मरणको प्राप्त करता है और उस गुणानुसरणान्मृत्युं भरणं याति । ततो मरणाज्जन्माम्युपैति ततो मृत्युम् । एवं जन्ममरणश्रबन्धारूढो न कदाचिन्मुच्यत इत्यर्थः । आत्माज्ञानितिमत्तत्वात्संसा-रस्य यावत्परमात्मानमात्मत्वेन साक्षान्न जानाति तावदयं तापत्रयाभिभूतो मकरादिभिरिव रागद्वेषादिभिरितस्ततः समाकृष्यमाणो मोमुह्यमानः संसरन्त-वितिष्ठतः इत्यर्थः ॥ ८ ॥

एवं तावदिवद्याकामयोर्बन्धहेतुत्वमभिहितम् । अथेदानीं कर्मणां बन्ध-हेतुत्वमाह—

कर्मोदये कर्मफलानुरागास्तत्रानुयान्ति न तरन्ति मृत्युम् । सदथयोगानवगमात्समन्तात् प्रवत्तेते भोगयोगेन देही ॥ ६॥

अमृत्युः कर्मणा केविदिति कर्मणामृतत्वं भवतीति यन्मतान्तरमुपन्यस्तं तिन्नराकरोति—न केवलं कर्मणा अमृतत्व भवति, अपितु कर्मोदये कर्मणा-मुत्पत्तौ कर्मफलानुरागाः सन्तस्तत्र तस्मिन् कर्मफलेऽनुयान्ति । यस्नात्तत्रैवानु-

मरणसे पुन: जन्मको प्राप्त होता है इस प्रकार अनवरत जन्म-मृत्युको प्राप्त होता रहता है। इस प्रकार जन्म-मरणरूप प्रवाहमें पड़ा हुआ यह जीवात्मा किसी भी प्रकार भवपाशसे छूटता नहीं है, यही तात्पर्य है। आत्माका अज्ञान ही संसारका मूल कारण है।

इसलिए यह जीवात्मा जबतक अपने आत्मस्वरूपसे परमात्माको साक्षात् जान नहीं लेता है तबतक आध्यात्मिक, आधिदैविक और आधिमौतिक इन त्रिविधतापसे आक्रान्त होकर मकरादिकी भाँति रागद्वेषादिधर्मों से इतस्ततः आकर्षण किया हुआ मोहापन्न स्थितिमें संसरण करता रहता है ॥ ८॥

इस प्रकार सर्वप्रथम अविद्या और कामको बन्धहेतुताका वर्णन किया गया है। अब कर्मों को बन्धहेतुताका विवेचन किया जा रहा है—

कर्मका उदय होनेपर कर्मजन्य फलसे आसक्त हुए प्राणी उसकी लिप्सामें ही अनुसरण करते हैं, इसलिए मृत्युको पार नहीं कर पाते । सद्वस्तुसे सम्बन्ध न होनेसे ही भोगके अधीन हुआ अनेक योनियोंमें विचरण करता है ॥ ९ ॥

'अमृत्युः कर्मणा किंचित्' इस पूर्वोक्त सूत्रमें कर्म द्वारा अमृतत्त्वकी प्राप्ति होती है जिस मतान्तरका उपस्थापन किया है उसका निराकरण किया जा रहा है—केवल कर्म द्वारा ही अमृतत्त्वकी प्राप्ति नहीं होती है अपितु कर्मों के उदय होनेपर—कर्मों की उत्पत्ति होनेपर जीवात्मा कर्मजन्य फलमें

यान्ति, अतो न तरन्ति मृत्युं पुनः पुनर्जन्ममरणात्मके संसारे परिवर्तन्त इत्यर्थः।

कस्मात्पुनः कर्मयोदये कर्मफलानुरागस्तत्रैव परिवर्तन्ते ? सदर्थयोगा-नवगमात् । सदर्थेन योगः सदर्थयोगः परमात्मना योगस्तस्य सदर्थयोगस्य एकत्वस्यानवगमात् स्वमात्मनश्चिदानन्दाद्वितीयब्रह्मभावानवगमादित्यर्थः । समन्तात्समन्ततः प्रवर्तते भोगयोगेन विषयरसबुद्धचा देही । यथाह्यन्धो निम्नो-नतकण्टकस्थलादिषु परिभ्रमति, एवमसाविप विवेकहोनः सर्वत्र विषयसुखा-काङ्क्षया परिभ्रमति ॥ ९॥

किंच-

तद्धै महामोहनमिन्द्रियाणां मिथ्यार्थयोगेऽस्य गतिहिं नित्या। मिथ्यार्थयोगाभिहतान्तरात्मा स्मरन्तुपास्ते विषयान् समन्तात्।।१०

यद्रागाभिभूतस्य इन्द्रियाणां विषयेषु प्रवर्त्तनं तन्महामोहनम् । एतदुक्तं भवित—यस्य विषयेषु अवास्तवबुद्धिस्तस्येन्द्रियाणि विषयेषु न प्रवर्तन्ते । तस्य आसक्त पुरुष उस कर्मफलका ही अनुगमन करते हैं, इसलिए मृत्युसे छुटकारा नहीं हो सकता है जिससे अनवरत जन्म मरणरूप संसारचक्रमें घूमते रहते हैं।

तब फिर क्यों वे कर्मोदय होनेपर कर्मफलमें आसक्त होकर उसीमें घूमते हैं? सद्वस्तुके साथ सम्बन्धका ज्ञान न होनेसे अर्थात् सदूप पदार्थसे योग-तादात्म्यरूप सम्बन्ध-परमात्माके साथ एकत्वरूप बोध ही योग कहलाता है। अत एव उस सदूप परमात्माके साथ एकत्वका बोधाभाव—अपने स्वरूप-भूत सिच्चदानन्दघन अद्वितीय ब्रह्मभावका बोध न होनेके कारण संसारचक्रमें विचरण करता है; क्योंकि विषयरस बुद्धिसे भोगाधीन हुआ यह देहधारी प्राणी अनेक विध योनियोंमें संसरण करता है। जैसे अन्धा व्यक्ति निम्न-उन्नत कण्डक-जालसे व्याप्त स्थलोंमें भटक जाता है वैसे यह जीवात्मा विवेकशून्य होकर विषय वासनाजन्य सुखकी आकांक्षासे संसरण करता रहता है।। ९।।

वस्तुतः वह भागविषयक प्रवृत्ति ही इन्द्रियोंकी महामोह दशा है; क्योंकि इस जीवात्माकी मिथ्या वस्तुओंके योगमें स्वभावतः रागात्मकप्रवृति होती है इसलिए मिथ्यावस्तुके संयोगसे अभिहत होकर सर्वत्र विषयोंका चिन्तन करता हुआ यह जीवात्मा उन्हींकी उपासना करता रहता है ॥ १०॥

विषयासक्त प्राणीका जो इन्द्रियोंके विषयोंमें रागात्मक प्रलोभनका होना देखा जाता है, वही महामोह है। यह कहा जाता है कि जिस विवेकी विषयेषु प्रवृत्त्यभावात् प्रत्यगात्मन्येव प्रवृत्तिः, ततस्र मोहिनवृत्तिः । यस्य विषयेषु वास्ववबुद्धिस्तस्येन्द्रियाणां पराग्भूतेषु विषयेषु प्रवृत्तत्वान्न स इमं सदिद्वतीयं प्रत्यग्भूतं परमात्मानमात्मत्वेन साक्षाज्जानाति । तथा चोक्तप्— स्त्रोपिण्डसम्पर्ककलुषितचेतसो विषयविषान्धा ब्रह्म न जानन्ति, इति ।

ततस्र महामोहेन पुनः पुर्निवषयेषु प्रवृत्तिः । तथा चाह भगवान् मनुः— न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति । हविषा कृष्णवर्त्मेव भूय एवाभिवधैते ॥ इति ॥

ततश्च मिश्यार्थेरविद्याकित्यतैः शब्दादिविषयैयोंगो भवति । तस्मिन् मिश्यार्थयोगेऽस्य देहिनो गितः संसारगितिनित्या नियता। प्रसिद्धं ह्येतत्— स्वात्मभूतं परमात्मानमनवगम्य विषयेषु प्रवर्त्तमानाः पराभूतास्तिर्यगादियोनि प्राप्तुवन्तीति । तथा च बह् वृचन्नाह्मणोपनिषदि—'या वैता इमाः

पुरुषकी विषयोंके प्रति अपारमायिक बुद्धि बनी रहती है उसकी इन्द्रियाँ विषयोंके प्रति आकर्षित नहीं होती हैं इसिलए उस पुरुषकी प्रत्यगात्मामें ही प्रवृत्ति होती है और इससे उसका मोह दूर हो जाता है। परन्तु जिस प्राणीकी विषयोंके प्रति परमार्थ बुद्धि बनी हुई है अतः उसकी इन्द्रियाँ बाह्य-विषयोंमें जाती है इसीसे वह इस सद्रूप अद्वितीय प्रत्यद्रूप परमात्माको साक्षात् आत्मभावसे नहीं जान पाता है। ऐसा ही कहा गया है कि 'जिन पामर प्राणोका चित्त पिण्डात्मक शरीरके संसगंसे मिलन हो गया है वे विषय-वासनारूप विषसे अन्वे हुए ब्रह्मभावको हुदयंग नहीं कर पाते हैं। इसिलए महामोहवशात् प्राणी बारम्बार विषयोंमें आसक्त होकर प्रवृत्त होता है। ऐसा ही भगवान् श्रीमनुने उल्लेख किया है—'कामनाओंके उपभोगसे काम शान्त नहीं होता है अपितु अग्निमें आहूति डालनेपर जैसे अग्नि अधिक भमक उठती है वैसे कामनाओंके उपभोगसे तो कामना बढती ही जाती है, घटती नहीं है।'

इस प्रकार मिथ्या वस्तुओंस-अविद्या द्वारा प्रकल्पित शब्दादि विषयोंसे संयोग हो जाता है और इस देहधारी जीवात्माकी उन मिथ्यावस्तुओंसे सम्पक्त हो जानेपर संसारके भोगोंके प्रति राग-विषयक प्रवृत्तिका होना निश्चित है। जबिक यह देखा जाता है कि अपने स्वरूपभूत परमात्माका साक्षात्कार न होनेके कारण विषयोंके प्रति आसक्त बुद्धि होती है और इससे पराभूत होकर तियं-गादि योनियोंमें जन्म लेने पड़ते हैं। और ऐसा ही बह् वृच ब्राह्मणोपनिषद्में वर्णन किया गया है कि—'जिन इन प्रजाओंके द्वारा धर्मका अतिक्रमण हुआ प्रजास्तिस्रोऽत्यायमायंस्तानीमानि वयांसि वङ्गावगधाश्चेरपादाः' इति । वक्ष्यति च-- 'कामानुसारी पुरुषः कामाननुविनश्यति' इति ।

कस्मात्पुर्नामध्यार्थयुक्तस्य गर्तिह् नित्येति ? तत्राह—मिध्यार्थयोगाभि-हतान्तरात्मा । मिध्या भूतविषयसंयोगेनाभिहतान्तरात्मा यस्य सः अभिहत-स्वाभाविकब्रह्मभावः स्मरन् शब्दादिविषयान् तानेवोपास्ते न परमात्मानं समन्तात् समन्ततः ॥ १०॥

ततः किमिति चेत्तत्र यद्भवति तच्छृणु-

अभिध्या वै प्रथमं हन्ति चैनं कामक्रोधौ गृह्य चैनं च पश्चात्। एतान् बालान् मृत्यवे प्रापयन्ति धीरास्तु धैर्येण तरन्ति मृत्युम् ॥११

अभिष्या विषयध्यानं प्रथमं हन्ति विनाशयित स्वरूपात्प्रच्युतं करोति ततो विषयध्यानाभिहतमेनं विषयरससंनिधौ शोघ्रं प्रतिगृह्य कामश्च हन्ति । ततः कामाभिहतमेनं प्रतिगृह्य क्रोधश्च हन्ति ।

है वे लोग ही पशु-पक्षी, वनवृक्ष, औषिधर्यां और शूद्र सर्पादि जन्तुओं के रूपमें जन्म लिये हुए हैं।' ऐसा ही आगे वर्णन किया जायेगा कि 'कामनाओं का अनुसरण करनेवाला व्यक्ति उनके पीछे विनष्ट भी हो जाता है।' फिर यह कैसे कहा है कि मिथ्या वस्तुओं जोवात्माओं प्रवृत्तिका होना निश्चत है? इसका समाधान करते हैं—मिथ्यावस्तुओं के सम्पर्कसे जीवात्मा अभिहत हो गया है। मिथ्याभूत वस्तुओं के संसर्गसे जिसका अन्तरात्मा अभिहत—घायल हो गया है ऐसा स्वाभाविक ब्रह्मभावसे अभिहत हुआ प्राणी शब्दादि विषयों का चिन्तन करता हुआ उन्हीं का सेवन करता रहता है, परमेश्वरकी भक्ति नहीं करता है।। १०।।

यदि इससे क्या होता है तो इससे जो क्षति होती है उसे तुम सुनो, किन्तु सबसे पहले इस जीवात्माको विषयोंका स्मरण ही मार देता है; पश्चात् इसे काम और क्रोध अपने हस्तगत कर विनष्ट कर देते हैं फिर इन मूढ प्राणियोंको मृत्युके निकट पहुँचा देते हैं किन्तु धीर पुरुष मृत्युको पार कर जाते हैं।। ११।।

सर्वप्रथम तो इस मूढ प्राणीको विषयोंका स्मरण ही विनष्ट कर देता है अर्थात् अपने स्वरूपसे प्रच्युत कर देता है। इसके पश्चात् विषय-ध्यानसे अभिहत हुए इसको अविलम्ब ही विषयोंकी संविधिमें लाकर काम नष्ट कर देता है, इस प्रकार कामसे अभिहत हुए व्यक्तिको क्रोध मार देता है। वे ये अभिध्यादि तदेतेऽभिध्यादय एतानभिध्याकामकोधवशंगतान् वालानविवेकिनो मूढान् मृत्यवे प्रापयन्ति क्षिपन्ति । श्रूयते च कठवल्लोषु —

> पराचः कामाननुयन्ति बालास्ते मृत्योयन्ति वि.तस्य पाशम् । अथ धीरा अमृतत्वं विदित्वा ध्रुवमध्रुवेष्विह न प्रार्थयन्ते ॥ इति ॥

धीरास्तु पुनर्धैर्येण विषयान् जित्वा परमात्मानमात्मत्वेनावगम्य तरन्ति मृत्युम् । श्रूयते च — 'निचाय्य तं मृत्युमुखात्प्रमुच्यते' इति ॥ ११ ॥

कथं पुनर्घीरास्तु धैयेण विषयान् जित्वा मृत्युं तरन्तीत्यत आह—

योऽभिध्यायन्तुत्पतिष्णून्निहन्यादनाचारेणाप्रतिबुध्यमानः स वै मृत्युं मृत्युरिवात्ति भूत्वा ह्येवंविद्वान् योऽभिहन्तीह कामान् ॥१२॥ योऽभिध्यापन्, अनित्याशुचिदुःखानुविद्वया उत्पतिष्णून् उत्पत्योत्पत्य

विषयस्मरणादिरूप अभिष्या काम और क्रोधके अधीन हुए इन बाल-विवेक-हीन अर्थात् मूढ प्राणियीको मृत्युको निकट पहुँचा देते हैं अर्थात् इन जीवोंको मृत्युके मुखका ग्रास बना देते हैं । इस विषयमें कठोपनिषद्में सुना जाता है—

ज्ञानहीन पुरुष बाह्यविषयोंका अनुसरण करते हैं इसिलए वे मृत्युके विस्तृत पाशोंसे बँधे रहते हैं किन्तु तत्त्ववेत्ता पुरुष अमरत्वको ध्रुव-नित्य अचल जान कर लौकिक पदार्थोंकी इच्छा नहीं करते हैं।'

किन्तु घीर पुरुष हृदयमें घैर्यंको घारण कर समस्त विषयोंको जीत कर परमात्माको अपने स्वरूपसे अवगत कर मृत्युके पार हो जाते हैं। और ऐसा सुना भी जाता है कि उस परमतत्त्वका साक्षात्कार कर ज्ञानी पुरुष मृत्युके मुखसे छूट जाता है ॥ ११ ॥

किन्तु घीर पुरुष घेँगँसे विषयोंको जीत कर कैसे मृत्युके पार हो जाते हैं ? इस पर कहते हैं—-जो विवेको पुरुष अनित्य विनाशशील विषयोंको विवेकसे छोड़ देता है तथा अनादरपूर्वंक उनके विषयमें विचार भी नहीं करता है एवं जो युक्तिविचारपूर्वंक इसी शरीरमें ही कामनाओंको भी विनष्ट कर देता है, वह मृत्युके समान मृत्युको भक्षण कर जाता है ॥ १२॥

जो विवेकी पुरुष विषयोंका स्मरण करता हुआ अर्थात् जो उत्पन्न होकर तत्क्षणमेव विनष्ट हो जाते हैं उन शब्दादि विषयोंको अनित्य, अशुचि पतन्तीत्युत्पतिष्णवो विषयास्तान्निहन्यात् परित्यजेत् । अनाचारेण अनावरेण अमेध्यदर्शन इव अश्रतिबुध्यमानः पुनः पुनरिचन्तयन् स वै पुरुषो मृत्योरेव मृत्युर्भूत्वा मृत्युरिवात्ति मृत्युम् । उक्तं च — विषयप्रतिसंहारं यः करोति विवेकतः । मृत्योर्मृत्युरिति ख्यातः स विद्वानात्मवित्कविः' इति ॥ १२ ॥

एवमनित्यादिरूपेण विद्वान् सन् अनादरादिना अभिहन्ति कामान् । यः पुनरनादरादिना नाभिहन्ति स कि करोतीस्याह—

कामानुसारी पुरुषः कामाननु विनश्यति । कामान् व्युदस्य धुनुते यत्किंचित्पुरुषो रजः ॥ १३॥

यस्तु पुनर्विषयाभिष्यानेन कामानुसारी भवति स कामाननु विनश्यित कामविषये नष्टे कामाननु कामैः सह विनश्यित । अनित्याः कामगुणाः प्रतिक्षणं विनाशान्विताः, तद्वत्कामी विशीणों भवति ।

और दु:खसे संपृक्त समझ कर छोड़ देता है। अनाचारसे अर्थात् अश्वि वस्तुके देखनेकी भाँति अनादरपूर्वक पुनः उनके विषयमें विचार भी नहीं करता है वस्तुतः वह बुद्धिमान् पुरुष मृत्युका भी मृत्यु बन कर मृत्युकी भाँति मृत्युको भी भक्षण कर लेता है। इस विषयमें कहा गया है कि—जो बुद्धिमान् पुरुष विवेकसे विषयोंका संहार कर देता है, वह विद्वान् आत्मिवित् मनीषी मृत्युका भी मृत्यु कहा जाता है।। १२।।

इस प्रकार अनित्यादि दोषोंसे परिशोलन करता हुआ यह तत्त्वज्ञ पुरुष अनादरपूर्वक कामनाओंको छोड़ देता है, किन्तु जो व्यक्ति उन विषयोंका अनादरपूर्वक त्याग करनेमें समर्थं नहीं है, वह क्या करता है ? इस पर कहते हैं--

विषयोंका अनुगमन करनेवाला व्यक्ति विषयोंके साथ ही विनष्ट हो जाता है, किन्तु जो विद्वान् विषयोंको छोड़कर थोड़ा-सा भी पापरूप दूषित कर्म करता है वह भी घूल जाता है।। १३।।

किन्तु जो पामर जन विषयोंका स्मरण करता हुआ विषयोंका अनुगामी बन जाता है वह अपने अभिलिषत वस्तुके विनाश हो जानेके साथ-साथ ही नष्ट हो जाता है; क्योंकि कामनाके विषयभूत समस्त वस्तुएँ क्षणभंगुर हैं और प्रतिक्षण परिवर्तनशील है, अत एव उन विषय-वस्तुओंकी माँतिका भी व्यक्ति भी विनाशको प्राप्त हो जाता है। यस्तु पुर्निवषयदोषदर्शनेन कामान् परित्यजति स कामान् व्युवस्य परित्यज्य विवेकबुद्धचा घुनुते घ्वंसयित यित्कचिदिह जन्मिन जन्मान्तरे च उपाजितं रजः पुण्यपापिहलक्षणं कर्म ॥ १३ ॥

कथं पुनरस्य देहस्य काम्यमानस्य हेयत्विमत्याशङ्कचाह—
देहोऽप्रकाशो भूतानां नरकोऽयं प्रदृश्यते ।
गृक्ष्यन्त एव धावन्ति गच्छन्तः श्वभ्रमुन्मुखाः ॥ १४ ॥

योऽयं भूतानां वेहो दृश्यते सोऽप्रकाशः— तमोऽचिद्घनः केवलं नरकः इलेब्मासृक्षूप्रकृमिविण्मूत्रपूर्णत्वात् । तथा चाह भगवान् मनुः—

> अस्थिस्थूणं स्नायुबद्धं मासक्षतज्ञलेपगम् । चर्मावनद्धं दुर्गन्धि पूर्णं मूत्रपुरोषयोः ॥ जराशोकसमाविष्टं रोगायतनमातुरम् । रजस्वलमनित्यं च भूतावासमिमं स्यजेत् ॥ इति ॥

एवमत्यन्तवीभित्सतं स्त्रपादिदेहं कमनीयबुद्धचा गृष्यन्तोऽभिकाङ्क्षन्त

परन्तु जो विवेकी पुरुष विषयोंमें दोषदर्शन करता है वह विषयोंको सर्वथा त्याग देता है, जो कुछ इस जन्ममें या जन्मान्तरोंमें उपाजित पुण्य-पापादिरूप संचित कर्म एवं क्रियमाण कर्म है उन सबका विवेकबुद्धि द्वारा ध्वंस कर देता है।। १३।।

ऐसी स्थितिमें कामनाके विषयभून इस शरीरका हेयत्व कैसे सिद्ध होगा, इस प्रकार शंका कर उत्तर देते हैं--

यह जो प्राणियों का शरीर दिखायी दे रहा है वह तामसीय और नारकीय है अत एव गर्तकी ओर जानेवाले अन्धे प्राणीकी भौति विषयलोलुप ही दौड़ते हैं॥ १४॥

यह जो प्राणियोंका शरीर प्रतीत हो रहा है वह अप्रकाशक्य तमोगुणी एवं जडस्वरूपवाला है; क्योंकि वह श्लेष्म, रक्त, पीव, कृमि एवं मल-मूत्रसे संपृक्त है इसलिए यह दृष्टिका विषयक्य यह प्राणियोंका शरीर केवल नारकीय ही है, इस विषयमें भगवान् मनुने कहा है कि——

जबिक यह शरीर हड्डीरूपी किंडियोंसे जुड़ा हुआ, स्नायुसे बधा हुआ रक्त, मापसे मिश्रित चर्मसे आच्छादित मल-मूत्रसे व्याप्त, जरा एवं शोकसे युक्त व्याधियोंका आश्रयस्थान, अतिकष्टदायी, मालिन्य और अनित्यतादि क्षणभंगुर 0

एव घावन्ति अनु घावन्ति । गच्छन्तः इवभ्रमुन्मुखाः, यथा अन्धाः कूपादिकं विवेक्तुमशक्ताः कूपादिषून्मुखाः पतन्ति, एवं स्त्र्याद्यभिकाङ्क्षन्तो विषय-विषान्धा उन्मुखाः पतन्ति नरकेष्वित्यर्थः ॥ १४॥

य एवं गृष्यन्त एव घावन्ति तेषां देहो निरर्थंक इत्याह—
अमन्यमानः श्वत्रिय कंचिदन्यं नाधीयते ताणे इवास्य व्याघः।
क्रोधाल्लोभान्मोहभयान्तरात्मा स वै मृत्युस्त्वच्छरीरे य एषः ॥१४॥

यः स्त्र्यादिकमभिकाङ्क्षन्तनुधावति स विषयविषान्धस्तद्व्यतिरिक्तं स्वात्मभूतं परमात्मानममन्यमानोऽप्रतिबुध्यमानो नाधीयते तद्विषयमध्यात्म-

दोषोंवाला आकाशादि पश्चमहाभूतोंके आवासक्य माना जाता है इसलिए इस शरीरका सब प्रकारसे भयत्व न रखा जाय। इस प्रकार अत्यन्त घृणास्पद होनेपर भी पामर प्राणी स्त्री आदिकी देहयष्टिको अतीव रमणीय बुद्धिसे देखते हुए उसकी प्राप्तिके लिए दौड़ते हैं। गर्तकी ओर जावेवाले अर्थात् जैसे अन्धे व्यक्ति मागंमें स्थित कूरादिकका विवेक करनेमें असमर्थं होनेके कारण चलते-चलते उसमें फिचल जाते हैं। वैसे ही स्त्री आदिके शरीरमें आसक्त बुद्धिवाले विषयोंके विषसे अन्धे हुए हैं अतः वे लोलुपतावशात् नारकीय देहोंमें आसक्त होकर विनष्ट हो जाते हैं।। १४॥

जो इस प्रकार भोगकी इच्छा रखते हुए शब्दादि विषयोंके प्रति आसक्त होकर दौड़ते हैं उन पामर जीवोंका यह देह घारण करना निरर्थंक ही सिद्ध होता है, इस विषयमें कहा जाता है कि—

हे राजन् ! जो व्यक्ति विषयोंसे भिन्न किसी परमेश्वरकी सत्ताको न मानता हुआ तद्विषयक अनुसंघानात्मक अध्ययन नहों करता हैं, उसका शरीर तृणसे निर्मित व्याञ्चकी भाँति व्यर्थ ही है, तेरे शरीरमें जो यह मोह और भय से युक्त अन्तरात्मा है वस्तुतः वही मृत्यु है ॥ १५ ॥

जो मूढ व्यक्ति अपवित्र स्त्रो आदिके शरीरकी इच्छा रखता हुआ उसकी प्राप्तिके निमित्त यत्नशील है, वह विषयवासनारूप विषसे अन्धा हो गया है इसलिए व्यक्ति उससे भिन्न अपने आत्मरूप परमात्नाको न स्वीकार करनेके कारण अध्ययन अर्थात् परमेश्वर विषयक अध्यात्मशास्त्रका अनुसन्धानात्मक अध्ययन नहीं करता है। यह व्याकरण आदि षडङ्गपूर्वक वेदशास्त्रोंके ज्ञाता उस विषयवासनारूप विषसे अन्धे हुए इस पामर प्राणीका शरीर भी तृण द्वारा विरचित व्याझकी भौति निरर्थक ही है। इस विषयमें भगवान विशष्ठने वर्णन

शास्त्रं नाधिगच्छति । तस्यास्य विषयविषान्धस्य षडङ्गवेदविदुषोऽपि देहस्तृण-निर्मितव्याघ्र इव निरर्थंको भवति । तथा चाह भगवान् वसिष्ठः—

> चतुर्वेदोऽपि यो विप्रः सूक्ष्मं ब्रह्म न विन्दति । वेदभारभराक्रान्तः स वै ब्राह्मणगर्दभः ॥ इति ॥

न केवलं देहो निरर्थकः— य एवंभूतः स एव तस्य मृत्युरित्याह— क्रोधाल्लोभान्मोहभयान्तरात्मा इति । क्रोधलोभाभ्यां हेतुभ्यां मोहभयसमन्वितो-ऽन्तरात्मा त्वच्छरीरे य एष तवात्मा दृश्यते स एव तव मृत्युः। यः पुनर-जितेन्द्रियः क्रोधलोभादिसमन्वितो विषयेषु प्रवर्तते स एव तस्य मृत्युः, विनाशहेतुत्वात् । उक्तं च— 'आत्मैव ह्यात्मनो बन्धुरात्मैव रिपुरात्मनः, इति ॥ १५ ॥

तर्हि केनोपायेन मृत्योविनाश इत्याह—

एवं मृत्युं जायमानं विदित्वा ज्ञानेन तिष्ठन विभेति मृत्योः। विनश्यते विषये तस्य मृत्युर्मृत्योर्यथा विषयं प्राप्य मर्त्यः॥१६॥

किया है कि यदि चारों वेदोंके जाननेवाले होते हुए भी विप्र अत्यन्त गूढ ब्रह्मतत्त्वका अनुभव नहीं कर पाता है तो वह वेदरूप भारसे लदा हुआ ब्राह्मणके
रूपमें गया ही माना जाता है। उस प्रकारके प्राणीका केवल देह ही निर्थंक
नहीं हैं अपितु जो ऐसा है वही उसके लिए मृत्यु है। क्रोध, लोभ, मोहके भयसे
स्वतन्त्र जो तेरी अन्तरात्मा है, इन बब्दोंसे अवगत करते हैं। जौ क्रोध और
लोभ इन दोनों हेतुओंके द्वारा मोह एवं भयसे युक्त तेरे शरीरमें यह अन्तरात्मा
विद्यमान है वही तेरे लिए मृत्यु बन गयो है। किन्तु जो व्यक्ति इन्द्रियोंको न
जीत कर क्रोध एवं लोभादिसे सम्बन्त्रित होकर विषयोंके प्रति आसक्त बुद्धि
रखता है वही उसके लिए मृत्यु है; क्योंकि इन्द्रियोंको न जीतना हो अपने
विनाश होनेमें मूल कारण है। यह गीता-शास्त्रमें कहा गया है कि 'व्यक्ति अपने
आप ही अपना बन्चु है और अपने ही अपना शत्रु है।'

ऐसी स्थितिमें मृत्युकी निवृत्ति कैसे सम्भव होगी ? इस पर कहते हैं-

इस प्रकार मृत्युको उत्पन्न होनेवाली समझ कर अपने संविद्र्पमें स्थित होता हुआ उससे भयभोत नहीं होता है अपितु उस परमात्माका साक्षात्कार कर लेनेपर मृत्यु स्वयमेव विनष्ट हो जाती है। जैसे मृत्युको प्राप्त होकर मनुष्य मर जाता है।। १६।। एवं क्रोघादिरूपेण जायमानं प्रमादाख्यं मृत्युं जननमरणादिसर्वानर्थंबोजं विदित्वा क्रोघादीन् भूतदाहीयान् दोषान् परित्यज्याक्रोघादीन् सम्पाद्य ज्ञानेन चित्सदानन्दाद्वितीयब्रह्मात्मना तिष्ठक्ष बिभेति मृत्योः । तथा च श्रुतिः— 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्न बिभेति कुतश्चन इति ।

कस्मात्पुनर्ज्ञानेन तिष्ठन्न बिभेति मृत्योरित्याह—विनश्यते । तस्य ज्ञानिनो विषये गोचरे परमात्मिन साक्षात्क्रियमाणे प्रमादाख्योऽज्ञानमृत्युः । यथा मृत्योविषयं संसारमागतो मृत्युनाभितो नष्टो भवति मत्यः, एवमात्मवेदिनो विषयमागतोऽज्ञानमृत्युनंष्टो भवति । उक्तं च ज्ञानमहोदधौ-'ज्ञानसंस्थानसद्भावो ज्ञानाग्निज्ञानवज्ञभृत् । मृत्युं हन्तोति विख्यातः स वीरो वीतमत्सरः' इति ॥१६॥

ज्ञानाग्निर्ज्ञानवञ्चभृत् । मृत्युं हन्तीति विख्यातः स वीरो वीतमत्सरः' इति ॥१६॥
एवं तावत् 'कर्मोदये' इत्यादिना कर्मणां बन्धहेतुत्वमुक्त्वा 'ज्ञानेन तिष्ठन्न बिभेति मृत्योः, इति ज्ञानस्यैव मोक्षसाधनत्वमभहितम् । तत्र चोदयित घृतराष्ट्रः—

इस प्रकार काम, क्रोत्र आदि अवगुणोंका आश्रय पाकर उत्पन्न होनेवाली प्रमाद नामकी मृत्यु देखी जाती है उसको जन्म-मरणादि समस्त अन्थांका बीज जान कर प्राणियोंको सदा संताप पहुँचानेवाले क्रोधादि दोषोंसे जो पुरुष दूर हो जाता है और विवेकपूर्वक क्रोधादिका परित्याग कर सच्चिदानन्द अद्वितीय ब्रह्मभावमें अपनी स्थितिको सुहढ करता हुआ यह बुद्धिमान पुरुष साक्षात् मृत्युसे भी भय नहीं खाता है। ऐसा भगवती श्रुतिका भी प्रमाण है— ब्रह्मानन्दको जाननेवाला ज्ञानी किसीसे भी भयभीत नहीं होता।

कैसे फिर वह ज्ञानस्वरूपसे स्थित होता हुआ मृत्युसे निर्भय रहता है? इस पर कहते हैं—परमात्माका उस ज्ञानी पुरुषके दृष्टिका विषय-साक्षात्कार हो जानेपर फिर वह प्रमादसंज्ञक अज्ञानरूप मृत्यु स्वतः ही विनष्ट हो जाती है। जैसे मृत्युके विषयरूप संसारापन्न मनुष्य उससे आक्रान्त होकर मर जाता है। उसो प्रकार आत्मवेत्ता पुरुषके दृष्टिमें आयी हुई अज्ञानात्मक मृत्यु भी विनष्ट हो जाती है। इस विषयमें ज्ञानमहोद्धिमें कहा गया है कि 'ज्ञानदशामें स्थित रहनेवाला ज्ञानरूप अग्नि और ज्ञानरूप वज्यको घारण करनेवाले जिसने भी मृत्युका विनाश कर डाला है और यह प्रसिद्ध भी है जिसमें मत्सरादि दोषोंका अभाव है इसलिए वह वीर पुरुष कहलाता है।'

इस प्रकार इतने अंशपर्यन्त 'कर्मोदये' इत्यादि सूत्रसे कर्मों की बन्ध-हेतुताका विवेचन कर 'ज्ञानेन तिष्ठन्न बिमेति मृत्योः' इससे मोक्षधर्मकी प्राप्तिमें ज्ञानकी ही हेतुता वर्णित है। अब आगे घृतराष्ट्र जिज्ञासा करते हैं—

## धृतराष्ट्र उवाच

यानेत्राहुरिज्यया साधुलोकान् द्विजातीनां पुण्यतमान् सनातनान्। तेषां परार्थं कथयन्तीह वेदा एतद्विद्वान्नैति कथं नुकर्म।।१७॥

ननु कथं कर्मणां बन्धहेतुत्वम् ? यावता यानेवाहुरिज्यया ज्योतिष्टी-मादिना साधुलोकान् साधुभिर्थामिकैरारूढान् पुण्यतमान् पिवत्रान् सनातनान् नित्यान् । तेषां ब्रह्मलोकपर्यन्तानां परार्थं परमपुरुषार्थत्वं कथयन्ति इह अस्मिन् संसारमण्डले वेदाः । एतद् लोकानां परमपुरुषार्थत्वं विद्वान् कथं नु साधनं कर्मं नैति न गच्छति नानुतिष्ठतीत्यर्थः । अथवा, एतद् ब्रह्मलोकपर्यन्तानां लोकानां साधनभूतं कर्मं विद्वान् ब्रह्मवित् कथं नैति नानुतिष्ठतीति ॥ १७ ॥

एवं द्यविद्वानुपयाति तत्र तथार्थजातं च वदन्ति वेदाः। स नेह आयाति परं परात्मा प्रयाति मार्गेण निहन्त्यमार्गान्॥ १८॥

घृतराष्ट्रने कहा—ब्राह्मणोंके लिए जिन पुण्यतम और सनातन शास्वत लोकोंकी प्राप्ति कही गयी है और यहाँ वेद उन्हीं लोकोंकी प्राप्ति कर लेना ही परम-पुरुषार्थं भी बताते हैं। अतः तत्त्ववेत्ता पुरुष यज्ञादि कर्मका अनुष्ठान क्यों नहीं करता है।। १७॥

अच्छा तो, कर्मों की बन्बहेतुता कैसे सिद्ध होतो है ? जबिक श्रुतियोंने ज्योतिष्टोमादि यज्ञोंके द्वारा द्विजोंके लिए जिन पुण्यतम-पिवत्र एवं शास्वत सनातन साधुलोकोंकी अर्थात् धार्मिक पुरुषों द्वारा प्राप्त होनेवाले लांकोंके विषयमें विवेचन किया है । वेद उन ब्रह्मलोकपर्यन्त लाेकोंका इस संसार-मण्डलमें परमपुरुषार्थं रूपसे प्रतिपादन करते हैं । जब यह पुरुष उन लाकोंका परमपुरुषार्थं जानता हुआ भी उनकी प्राप्तिके साधनभूत यज्ञादि कर्मोंका अनुष्ठान क्यों नहीं करता है ? अथवा यह तत्त्ववेत्ता पुरुष ब्रह्मलोकपर्यन्त लाेकाेंको प्राप्तिके साधनभूत कर्मका जानता हुआ भी क्याें अनुष्ठान आरम्भ नहीं करता है ? ॥ १७ ॥

ऐसा प्रश्न करनेपर भगवान् श्रीसनत्सुजातने कहा है कि-

श्रीसनत्सुजात बोले—इस प्रकार ज्ञानहीन प्राणी ही यज्ञादि कर्मोंमें प्रवृत्त होता है और वेद उसके प्रयोजनको भी दिखाते हैं किन्तु आत्मवेत्ता कर्ममार्गका अनुसरण नहीं करता है वह ज्ञानमार्गसे भिन्न सभी मार्गोंकी उपेक्षा कर देता है और ज्ञानमार्ग द्वारा अपने स्वरूपको प्राप्त कर लेता है ॥ १८॥

सत्यम्, एवमेव ब्रह्मलोकादिसाध्यं सुखं परमार्थं मन्यमानो विषय-विषान्धो ह्यविद्वानुपयाति तत्र तस्मिन् ब्रह्मलोकादिसाधनभूते कर्मणि न विद्वान्, अविद्यादिदोषदर्शनात् । तथा च बृहदारण्यके— 'अनन्दा नाम ते लोका अन्धेन तमसावृताः । तांस्ते प्रत्याभिगच्छात्यविद्वांसोऽबुधा जनाः' ॥ इति

तथार्थजातं च प्रयोजनजातं च तस्यैवाविदुषो वदन्ति वेदाः। यस्माद-विदुष एव वदन्ति न विदुषः, तस्मान्नेह स विद्वान् ब्रह्मलोकाद्यनित्यसुखे तत्साधने वा कर्मणि आयाति प्रवर्तते । किं तिहं कुक्ते ? तत्राह – परमात्मान-मात्मत्वेनावगम्य परात्मा सन् ब्रह्मैव सन् परं प्रयाति । मार्गेण निहन्ति अमा-र्गान् संसारहेतुभूतानात्मनो विरुद्धमार्गान् धर्माधर्मोपासनारूपान् ।

अथवा, 'एवं हि विद्वानुपयाति तत्र' इति पाठे सागुणब्रह्मविद्वान् तत्र ब्रह्मलोकादावुपासनाफलमुपयाति प्राप्नोति । तथार्थजातं च अस्य वदन्ति वेदाः ।

यह सत्य है, किन्तु ब्रह्मलोकादिसे प्राप्त किये जानेवाले सुखको पार-माथिकरूपमें स्वीकार करनेवाले विषयवासनारूप विषसे जो अन्धा हो गया है; जविक वह पामर जीवात्मा ही ब्रह्मलोकादिकी प्राप्तिके साधनभूत उस कमेंमें प्रविष्ट होता देखा जाता है किन्तु ज्ञानी पुरुष उस कमेंमें प्रविष्ट नहीं होता है। इसलिए कि विद्वान् पुरुषको उस कमेंमें अविद्यादि दोष दिखायी देता है, इसी कारण उस कमेंके प्रति नहीं जाता है। ऐसा ही बृहदारण्यक उपनिषद्में कहा गया है कि 'वे अज्ञानरूपतमसे आच्छादित आनन्दरहित लोक हैं, अल्पज्ञ एवं ज्ञानहीन पुरुष ही मरणोत्तर उन्हीं लोकोंमें जाते हैं।'

तथा अल्पज्ञ व्यक्तिके लिए वेद अर्थजात-प्रयोजन समूहका विवेचन करते हैं; जबिक अज्ञानी पुरुषके लिए वेद प्रतिपादन करते हैं, विद्वान् ज्ञानी पुरुषको उनकी अपेक्षा नहीं है। इसलिए वह विद्वान् पुरुष यहाँ—ब्रह्मलोकादि विषयक अनित्य-क्षणभञ्जुर सुखमें अथवा उस सुखकी प्राप्तिके साधनभूत कर्म-मार्गमें प्रविष्ट नहीं होता है। तब फिर वह क्या करता है? इसका उत्तर देते हैं—परमब्रह्म परमात्माको अपने आत्मस्वरूपसे जान कर परात्मा-परमात्माके साथ तादात्म्यभाव सम्पन्न कर वह ब्रह्मरूप ही हो जाता है और अपने ज्ञानमार्गके द्वारा ज्ञानहीन मार्गोसे निवृत्त हो जाता है अर्थात् आत्मतत्त्वकी प्राप्तिके लिए संसारके हेतुभूत धर्म-अधर्म और उपासनासे विपरीत मार्गोसे दूर हो जाता है।

अथवा 'एवं हि विद्वानुगयाति तत्र' इस क्लोकके अनुसार यदि मूल पाठका अर्थ यह लिया जाय कि साकार परमात्माका उपासक विद्वान् उस कीवृशं वदन्ति ? स विद्वान् इह अस्मिन् लोके कर्मीव नायाति न जायते, किन्तु मार्गेण ब्रह्मोपासनया अमार्गान् विरुद्धमार्गान् निहन्ति । एवं तत्र गत्वा संसारहेतून् अमार्गान् निहत्य परात्मा ब्रह्मात्मा सन् कालेन परं ब्रह्म प्रयातीत्यर्थः ॥ १८ ॥

एवं तावत्प्रमादाख्यस्याज्ञानस्य मृत्युत्वमप्रमादस्य स्वरूपावस्थानलक्षण-स्यामृतत्वम् 'प्रमादं वै मृत्युमहं ब्रवीमि' इत्यादिना दर्शयत्वा 'आस्यादेष निःसरते नाराणाम्' इत्यादिना 'स वै मृत्युस्त्वच्छरीरे य एषः' इत्यन्तेन तस्यैव कार्यात्मना परिणतस्य सर्वानथंहेतुत्वं प्रदर्शयत्वा, कथमस्य मृत्योविनाज्ञः ? इत्याज्ञङ्क्य 'एवं मृत्युं जायमानं विदित्वा ज्ञानेन तिष्ठन्न बिभेति मृत्योः' इत्यात्मज्ञानेन मृत्युविनाज्ञं दर्शयत्वा 'यानेवाहुरिज्यया' इत्यादिना ब्रह्म-लोकादेः पुरुषार्थंत्वमाज्ञङ्क्य 'एवं ह्यविद्वान्' इत्यादिना तेषामविद्यावद्व-

ब्रह्मलोकादिमें उपासनाका फल प्राप्त करता है ऐसी स्थितिमें वेद उसके लिए प्रयोजनोंका प्रतिपादन करते हैं। कैसे वेद प्रयोजनोंका वर्णन करते हैं? वह विद्वान् पुरुष यहाँ—इस मत्यंलोकमें कर्मकाण्डोकी भाँति नहीं लोट कर आता है अर्थात् कर्मकाण्डोके समान वह ज्ञानी पुरुष इस लोकमें जन्म ग्रहण नहीं करता है; क्योंकि वह ज्ञानसे मुक्त हो जाता है इसलिए कि वह परमात्माको उपासनासे ज्ञान विरुद्ध कर्मोपासनादिख्प विपरीत मार्गोंको विनष्ट कर देता है। इस प्रकार वह तत्त्वदर्शी ब्रह्मलोकादिमें पहुँच कर संसारकी प्राप्तिमें साधनभूत विपरीत मार्गोंका अतिक्रमण कर परमात्मा-ब्रह्मभावमें अवस्थित हुआ प्रारब्ध कर्म क्षयानन्तर परमब्रह्मस्वरूपको प्राप्त हो जाता है।। १८॥

इस प्रकार 'मैं तो प्रमादको ही मृत्यु कहता हूँ।' इस क्लोकानुसार सबसे पहले प्रमादनायक अज्ञानका मृत्युत्व और अपने आत्मस्वरूपमें अवस्थानरूप अप्रमादका अमृतत्व निर्देश कर 'यह मृत्यु मनुष्योंके मुखरूप अहंकारसे निकलता है।' इस अंशसे तथा 'जो तेरे शरीरमें प्रमाद बैठा हुआ है, वही यह मृत्यु है।' इस प्रकार क्लोकके अन्तिम अंशसे उस मृत्युको ही कार्यरूपसे परिणत हुआ समस्त अनर्थों का मूलकारण दिखलाया है। कैसे इस मृत्युका विनाश सम्भव हो सकता है? यह सूचित करते हुए 'यज्ञ द्वारा जिन पुण्यतम लोकोंकी प्राप्ति कही गयी है।' इस अंशसे ब्रह्मलोकादिके विषयमें परमपुरुषार्थत्वको आशंका उपस्थित कर 'इस प्रकार ज्ञानहीन प्राणीको विषयोंमें आसिक हैं इसीसे वे कर्मों के प्रति जाते भी हैं।' इत्यादि युक्तिसे कर्मकाण्डी व्यक्ति अविद्यासे सम्बन्धित रहता है अतः उनका अपुरुषार्थत्वके

30

विषयत्वेनापुरुषार्थत्वमुक्त्वा 'परं परात्मा प्रयाति मार्गेण, इति ज्ञानमार्गेण मोक्ष उपिदष्टः । तत्र 'परं परात्मा प्रयाति, इति जीवपरयोरेकत्वमुक्तम् । तदसहमानश्चोदयति घृतराष्ट्रः—

## धृतराष्ट्र उवाच

कोऽसौ नियुङ्को तमजं पुराणं स चेदिदं सर्वमनुक्रमेण। किं वास्य कार्यमथवासुखं च तन्मे विद्वन् ब्रूहि सर्वं यथावत् ॥१६॥

ननु यदि स एव सत्यादिलक्षणः परमात्मा क्रमेणाकाशादिधरिज्न्तं सृष्ट्वा तदनुप्रविश्यात्रमयाद्यात्मना स्थितः संसरित चेत्, कोऽसौ तं सत्यादिलक्षणमजं पुराणं संसारे नियुङ्क्ते प्रेरयित । किमन्येन, स्वयमेत्रेति चेत्, किं वास्य नानायोनिषु प्रवर्तमानस्य कार्यं प्रयोजनम् ? अथवा नानायोनिष्त्रप्रवर्तमानस्य तूष्णीभूतस्य स्वे महिम्नि स्थितस्य संसाराननुप्रवेशेऽसुखम् अनर्थजातं वा किं

विषयमें विवेचन कर, ज्ञानमार्गं द्वारा परमञ्जह्म परमात्मासे तादात्म्य स्थापित कर लेता है। इस अंशसे जीवात्मा एवं परमात्माकी अभिनृनताका प्रतिपादन किया है। घृतराष्ट्र उसकी बुद्धिमें घारण न करनेके कारण प्रश्न करते हैं—

घृतराष्ट्रने कहा कि—यदि यह स्थावर-जङ्गभात्मक जगत् क्रमसे उस परमब्रह्म परमात्मामें अवस्थित है तो अजन्मा-अविनाशी पुराण पुरुषको कौन प्रेरित करता है अथवा इसका क्या कार्य था अथवा इसकी कौन-सी दु:खद स्थिति थी? हे विद्वान्! उक्त सब विवरण मेरे प्रति यथावत् कहिये॥ १९॥

अच्छा तो, यदि वह सत्य-ज्ञानादि लक्षणसे युक्त परमात्मा ही आकाश-तत्त्वसे लेकर पृथिवी-तत्त्वपर्यन्त क्रमशः सर्वत्र प्रसृत होकर जगत्का सृजन करता है और उसमें प्रविष्ट होकर अन्नमयादि कोषरूपसे स्थित हुआ संसरण भी करता है, तो वह कौन है ? जो इस संसारमें सत्य-ज्ञानादिलक्षणवाले अज-अविनाशी परमात्माको नियुक्त करता है, क्या वह किसी व्यक्ति द्वारा प्रेरणाको पाकर सब प्रपञ्चजाल फैलाता है ? यदि वह स्वतः इस प्रपञ्चमें प्रवृत्त होता है ? अथवा अनेकविष्य योनियोंमें प्रवृत्त होनेवाले इस परमात्माका कौन-सा प्रयोजन है ? या अनेक प्रकारकी योनियोंमें प्रवृत्त न होनेवाले अपनेमें शान्त-भावसे बैठे रहना और संसारमें अनुप्रविष्ट न होनेसे उसे कष्टका अनुभव प्रतीत होता है या किसी अनर्थकी सम्भावना है ? हे विद्वान ! उक्त सब विवरण भवति ? हे विद्वन् ! मे बूहि सर्वं यथावत् । तथा च ब्रह्मविदामेकः पुण्डरीको भगवान् याज्ञवल्क्यस्तत एव सर्वस्य सृष्टिमुक्त्वा तस्येव जीवात्मत्वमम्प्रुपगम्य 'यद्येवं स कथं ब्रह्मन् पापयोनिषु जायते । ईश्वरख्य कथं भावेरनिष्टेः सम्प्रयुज्यते' इति । 'कोऽसौ नियुङ्क्ते' इत्यनेन भगवतोक्तमेव ब्रह्मजीववादपक्षं वावदूकचोद्यं स्वयमेव स्पष्टमुक्तवान् ॥ १९ ॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान्—

दोषो महानत्र विभेदयोगे झनादियोगेन भवन्ति नित्याः । तथास्य नाधिक्यमपैति किंचिदनादियोगेन भवन्ति पुंसः ॥ ५०॥

यद्येवं चोदयत एषोऽभिप्रायः—नियोज्यनियोक्तृत्वादिभेददर्शनादेकस्य कूटस्थस्य तदसम्भवाद्भेदेन भवितव्यमिति । तत्र यदि ब्रह्मण एव नानात्वमम्यु-पगम्यते चेत्—तदा तस्मिन् भेदयोगे ब्रह्मणो नानात्वयोगे दोषो महान्।

मुझ जिज्ञासु व्यक्तिके प्रति यथांवत् किह्ये। तथा ब्रह्मवेत्ताओं में सर्वश्रेष्ठ कमल-स्वरूप भगवान् याज्ञवल्क्यमुनिने निर्देश दिया कि इससे समग्र सृष्टिका उद्भव होता है यह कह करके जीवत्वको उस परमब्रह्म परमात्माका ही स्वरूप माना है। 'यदि ऐसा भाव है, तो हे ब्रह्मन्! वह योनियों में कैसे उत्पन्न होता है? और परमेश्वर—सर्व समर्थ होता हुआ भी अनिष्टभावों से कैसे संयुक्त रहता है? कोऽसी नियुङ्के' इस प्रकार परनात्माको कौन नियुक्त करता है? इस कथनसे भगवान्के द्वारा कहे हुए ब्रह्म-जीववादके सिद्धान्तमें प्रतिपक्षीकी शंका निहित है। इस विषयमें भगवान्ने स्वयमेव निराकरण किया है।। १९।।

इस प्रकार जिज्ञासा करनेपर भगवान् श्रीसनत्सुजातने कहा कि—

श्रीसनत्सुजात बोले—परमात्मामें नानात्वका भेद माननेपर महान् दोष आ जाता है, अनादि मायाके संयोगसे अनेक प्रकारके जीवभाव आभासित होते हैं तो भी इस परमात्माकी महिमामें किञ्चित् भो अन्तर नहीं पड़ता है; क्योंकि अनादि मायाके सम्पर्कंसे असंख्य जीवोंकी अनेकरूपसे अभिव्यक्ति हो जाती है ॥ २०॥

यदि इस प्रकार प्रश्नकर्ताका यह भाव है कि सर्वत्र नियोज्य और नियोजकत्वादिका परस्पर भेद देखनेमें आता है तो एक कूटस्थ परमात्मामें उस भेदका होना सर्वथा असंगत ही प्रतीत होता है। अत एव परमब्रह्म परमात्मामें भेदका होना सिद्ध हो रहा है। यदि परमब्रह्म परमात्माका ही

को दोषः ? अद्वैतिनो ह्यतथावादिनोऽवैदिका भवेयुः, वेदहृदयं परमार्थमद्वैतं च बाध्यं स्यात् । किं च नानारूपेण परिणतत्वादनित्यादिदोषं ऽस्यूलादिवावय-विरोधश्च प्रसज्येत् ।

अथोच्यते नास्माभिजंह्यणो नानात्वमभ्युपगम्यते, अपि तु जीवपरयो-भेंदोऽभ्युपगम्यत इति । अत्रापि महान् दोषः, यतो विनाशं प्राप्नोति । श्रूयते च 'यदा ह्येवैष एतस्मिन्नुदरमन्तरं कुरुते, अथ तस्य भयं भवति' 'मृत्योः स मृत्यु-माप्नोति य इह नानेव पश्यति' 'अथ योऽन्यां देवतामुपास्ते अन्योऽसावन्योऽहम-स्मीति न स वेद यथा पशुः', 'अथ येऽन्यथातो विदुरन्यराजानःते क्षय्यलोका भवन्ति', 'सर्वं तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनः सर्वं वेद' इति ।

नानात्व स्वीकार किया जाय, ऐसी स्थितिमें उसमें भेदका योग माननेपर अर्थात् परमब्रह्म परमात्मामें नानात्व धर्मका संयोग स्वीकार करने पर महान् दोष उपस्थित हो जाता है, वह दोष कौन-सा है ? इसको माननेमें अद्वैत-वेदान्ती लोग असत्यभाषी और वैदिक-सम्प्रदायहीन कहलायेंगे और वेदके हृदयरूप परमार्थस्वरूप अद्वैतका बाध हो जायेगा। इसके अतिरिक्त अन्य दोषोंसे भी प्रस्त हो जायेगा। जैसे अनेकरूपसे परिणत होनेके कारण ब्रह्म अनित्यादि धर्मोंसे संयुक्त हो जायेगा एवं परमब्रह्म परमात्माके विषयमें श्रुतियोंने 'अस्थूल' शब्दसे वर्णन किया है इन श्रुति-वाक्योंमें भी विरोध उत्पन्न होगा।

उक्त कथनसे यदि यह कहा जाये कि हम परमब्रह्म परमात्मामें भेदका होना स्वीकार नहीं करते हैं अपितु जोवात्मामें ही केवल भेद मानते हैं तो भी एक महान् दोष उपस्थित हो जाता है। जबिक इससे विनाशको स्थिति उत्पन्न हो जाती है। इस विषयमें भगवती श्रुति कहती है कि जब यह जीवात्मा अपने स्वरूपभूत परमब्रह्म परमात्मामें थोड़ा-सी भी मेद-दृष्टि करता है तब भी उसके लिए भय उत्पन्न हो जाता है।' 'जो व्यक्ति इस परमात्मामें भेद-भावसे देखता है वह मृत्युसे मृत्युको प्राप्त होता है।' तथा जो व्यक्ति किसी अन्य देवताको भेद-दृष्टिसे देखता हुआ यह मानता है कि यह मुझसे भिन्न है और में भी उससे भिन्न हूँ, इस प्रकार भेदबुद्धिपूर्वक उपासना करता है वह पशुको भाँति उस भावको नहीं जानता है।' जो लोग भिन्नरूपसे जानते हैं वे अन्य किसी राजाके वशीभूत होकर रहते हैं और परिवर्तनशील विनाशी लोकमें जाते हैं।' जो विद्वान् पुरुष सभी भूत-प्राणियोंको अपने आत्मस्वरूपसे भिन्नतया देखता है वह सभी जीवोंसे तिरस्कारको प्राप्त होता है।'

अथवा, जीवपरयोर्भेंदेऽभ्युपगम्यमाने 'तत्त्वमित', 'अहं ब्रह्माहिम', अयमात्मा ब्रह्म', यत्साक्षादपरोक्षाद्ब्रह्म; , य आत्मा सर्वान्तरः' 'एष त आत्मान्तर्याम्यमृतः', 'अयमेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मोदं सर्वम्', इदं सर्वं यदयमात्मा', एष त आत्मा सर्वान्तरः', 'त्वं वा अहमित्म भगवो देवते अहं वै त्वमित', 'स वा एष महानज आत्माजरोऽमृतोऽभयो ब्रह्माभयं वै ब्रह्माभयं वै ब्रह्मोति' इत्येवमादिश्वृतिस्मृतितिहासपुराणविरुद्धभाषितत्वाद-वैदिकत्वं नाम महान् दोषो भवति ।

कथं र्ताह त्वत्पक्षे जीवेश्वरादिव्यवहारभेदः ? कथं वा तेषां नित्यत्विभिति? तत्राह—अनादियोगेन भवन्ति नित्याः' इति । अनादिरविद्याख्या माया तथा चोक्तं भगवता— प्रकृति पुरुषं चैव विद्वचनादी उभावति' इति ।' इयं हि साक्षाज्जगतो योनिरेका सर्वात्मिका सर्वनियामिका च । माहेश्वरी शक्तिरनादिसिद्धा व्योमाभिधाना दिवि राजतीव ॥' इति च ।

अथवा जीवात्मा और परमात्माका भेद स्वीकार करनेपर 'तू वह हो ।'
'मैं बहा हूँ।' 'यह आत्मा बहा है।' 'जो साक्षात् अपरोक्षरूपसे बहा है।' जो सबका अन्तर्यामी आत्मा है।' 'यह तेरा आत्मा अन्तर्यामी एवं अमृतरूप है।' 'यह जो आत्मा है।' वही यह है। वही अमृत है और यहो बहा है; यह सबमें स्थित है 'जो यह आत्मा है वही सब कुछ है।' 'यह तेरा आत्मा सबके भीतर स्थित है।' हे भगवन्! हे देव! तुम ही मैं हूँ और मैं ही तुम हो।' वह यह महान् अजन्मा, जरा रहित, अमृत एवं अभय है इसिल्ए यह निष्टिवत है कि अभय ही बहा है, अभय ही बहा है।' इस प्रकार श्रुति, स्मृति, इतिहास और पुराणके वचनोंका विवेचन करनेके कारण अवैदिकरूप बड़ा भारी दोष उपस्थित हो जाता है।

तब फिर तुम्हारे सिद्धान्तमें जीव और ईश्वरके व्यवहारका मेद कैसे होगा ? अथवा उन दोनोंकी नित्यता कैसे सिद्ध होगी ?

इस पर कहते हैं कि—'अनादि मायाके सम्बन्धसे अनेक अनादि जीव हो जाते हैं।' यह माया अनादि एवं अविद्याके नामसे प्रसिद्ध है। ऐसा ही गीताके त्रयोदश अध्यायमें भगवान्ने कहा है—प्रकृति-त्रिगुणात्मिका माया और पुरुषक्षित्रज्ञ इन दोनोंको तू अनादि जान।' तथा अन्यत्र भी देखनेमें आया है कि 'यह व्योमसंज्ञक अनादिसिद्ध भगवान् महेश्वरसे सम्बन्धित शक्ति दिव्यलोकमें प्रकाशित-सी रहती है, जबिक यह जगत्की साक्षात् कारणात्मिका शक्ति है तथा एकरूपा होनेपर भी सर्वात्मिका और सर्वनियामिका है।'

तद्योगेन अनादिमायायोगेन भवन्ति जीवादयो नित्याः, अद्वितीयस्यापि परमात्मनो मायया बहुरूपत्वमुपपद्यत एवेत्यर्थः। श्रूयते च एकस्यैव बहु-रूपत्वम्—'रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव'। 'इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते', 'एको देवः सर्वभूतेषु गूढः', 'एकं सिद्धप्रा बहुधा वदन्ति', 'एकं सन्तं बहुधा कल्पयन्ति' 'एको देवो बहुधा निविष्टः', 'एकः सन् बहुधा विचारः 'त्वमेकोऽलि बहून-नुप्रविष्टः', अजायमानो बहुधा विजायते' इति।

तथा च मोक्षधर्मे—

एक एव हि भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः। एकघा बहुघा चैत्र दृश्यते जलचन्द्रवत्।। इति।।

तथा च याज्ञवल्क्यः--

आकाशमेकं हि यथा घटादिषु पृथाभवेत्। तथात्मैकोऽप्यनेकश्च जलाधारेष्विवांशुमान्।। इति।।

अनादि मायाके सम्पर्कसे ये जीवात्मा भी नित्य हो जाते हैं; एक अद्वितीय परमात्माका मायाके सम्बन्धसे बहुरूपत्व-असंख्य रूपोंमें विभक्त हो जाना श्रुतियोंसे उल्लेख मिलता है—'इन्द्र मायासे अनेक रूपोंको धारणकर लेता है।' वह परमात्मा ही प्रत्येक रूपके अनुरूप हो गया है।' 'विद्वान् लोग एक होता हुआ भी परमात्माका अनेक प्रकारसे वर्णन करते।' 'एक होनेपर भी अनेक प्रकारसे कल्पना करते हैं।' 'एक ही देवमें बहुत प्रकारका अभिनिवेश हो जाता है।' 'एक होता हुआ भी अनेक प्रकारसे संचरण करता है।' 'तुम एक ही हो किन्तु अनेक रूपोंमें अनुप्रविष्ट हो गये हो।' 'अजन्मा-अविनाशी होनेपर भी अनेक रूपोंमें अभिव्यक्त हो जाता है। इत्यादि श्रुति-वाक्योंमें ऐसा ही कावषेयगीतामें विवेचन किया है कि - परमब्रह्म परमात्माका न जन्म होता है और मरण ही होता है, वह न वध्य है और न किसीका बध करनेवाला ही है, न बद्ध है और न किसीको बाँधनेवाला है भी है, वह न मुक्त है और न मुक्तकत्तीं भी है, किन्तु जो कुछ उससे भिन्नरूपमें प्रतीत हो रहा है वह सब मिथ्या है।' ऐसा ही भगवान परमेश्वर द्वारा भी कहा गया है कि—मैं ही सवका प्रशासक हूँ, और परमार्थंतः मायासे अतीत हूँ तथा प्रभु न तो स्वयमेव जन्म मरणभावको प्राप्त होता है और न किसी अन्यको जन्म-मरण-भावको प्राप्ति करानेमें निमित्त भी है। और भी, यदि मायीय निमित्तको लेकर भेद माना जाये तो भी सबमें कार्य-कारणरूपसे स्थित इस परमात्माकी अधिकता-स्वरूपगत महिमामें थोड़ो-सी भी न्यूनता नहीं आती

तथा च कावषेयगीतासु-

एकश्च सूर्यो बहुषा जलाधारेषु वृश्यते । आभाति परमात्मापि सर्वोपाधिषु संस्थितः ॥ ब्रह्म सर्वशरीरेषु बाह्ये चाभ्यन्तरे स्थितम् । आकाशमिव कुम्भेषु बुद्धिंगम्यो न चान्यथा ॥ इति ॥

तथा चाह परमेश्वरः—

नित्यः सर्वगतो ह्यात्मा कूटस्यो दोषर्वाजतः । एकः सन् भिद्यते शक्त्या मायया सर्वभावतः ॥ इति ॥

यस्मादेकस्यैव मायया बहुरूपत्वं तस्मात्स एव कारणात्मा परमेश्वरः कार्यात्मानं जीवात्मानं नियुङ्क्ते कृतप्रयत्नापेकः सन् मायया, न परमार्थतः संसरित संसारयित वा । तथा चोक्तं कावषेयगीतासु—

न जायते न स्त्रियते न वध्यो न च घातकः। न बद्धो बन्धकारी वा न मुक्तो न च मोक्षदः॥ पुरुषः परमात्मा तु यत्ततोऽन्यदसच्च तत्। इति।

और इस विषयमें कावषेयगीताका भी कथन है कि—'गगनस्थ एक ही भगवान सूर्यंनारायण जलके आधारभूत पात्रोंमें अनेक प्रकारसे देखनेमें आता है। इसी प्रकार समस्त उपाधियोंमें अवस्थित परमात्मा भी विभिन्नरूपसे प्रतिभासित होता है। यह एक ही परमब्रह्म परमात्मा समस्त भूत-प्राणियोंके देहोंमें बाह्म एवं आन्तररूपसे अवस्थित रहता है। घटादि वस्तुओंमें व्याप्त आकाशकी भाँति बुद्धिगम्य है। इसके अतिरिक्त बुद्धिका विषय होना सम्भव नहीं है।

ऐसा ही परमेश्वर द्वारा विणित है कि—आत्मतत्त्व नित्य, सर्वव्यापक कूटस्थ और निर्दोष है और यह एक होनेपर भी माया शक्ति द्वारा समस्त भावपदार्थोंसे असम्बद्ध रहता है।

जबिक एक ही परमब्रह्म परमात्माका मायाशिकसे अनेक रूपत्य देखनेमें आता है। इससे वह कारणरूप परमात्मा ही कार्यात्मक जीवात्माको नियुक्त करता है; क्योंकि परमात्मा ही उस जीवात्माके द्वारा किये हुए प्रयत्नकी अपेक्षा मान करके ही मायाशिकसे नियोजित करता है। वस्तुतः वह न संसरण करता है और न अपनेसे किसी अन्यको संसरण करवाता भी है। ऐसा ही कावषेयगीतामें विवेचन किया है कि—परमब्रह्म परमात्माका न जन्म होता है और मरण ही होता है, वह न वष्य है और न किसीका वध करनेवाला

तथा चाह भगवान् परमेश्वरः—

'अहं प्रशास्ता सर्वस्य मायातीतस्वभावतः। न चाप्ययं संसरति न च संसारयेत्प्रभुः॥' इति॥

कि च मायानिमित्ते भेदेऽभ्युपगम्यमानेऽस्य परमात्मनः कार्यंकारणात्मना अवस्थितस्यापि आधिक्यं स्वरूपाधिक्यं नापैति किंचित् किंचिदपि, मायात्मक-त्वात्संसारस्य पूर्ववत् कूटस्थ एव भवतीत्यर्थः। यस्मादेवं तस्मादनादियोगेना-नाद्यविद्यायोगेन भवन्ति पुंसः पुमांसो जीवा बहवो भवन्ति।

अथवा, पुंसः पुरुषस्य पूर्णस्य परमात्मनो या माया अनाविसिद्धा तद्योगेन बहवो भवन्ति । तथा चैतत् सर्वमनुगीतासु स्पष्टमाह भगवान्—

अज्ञानगुणरूपेण तत्त्वरूपेण च स्थितम्।
ममत्वे यदि संसारो नोच्छिद्येत कथंचन।।
अविद्याशक्तिसम्पन्नः सर्वयोनिषु वर्तते।
तत्त्याज्यं सर्वविदुषां मोहनं सर्वदेहिनाम्।।
तन्नाशेन महानात्मा राजते नात्र संशयः।
अहंकारस्य विजये ह्यात्मा सिद्धो भविष्यति।।

ही है, न बद्ध है और न किसीको बाँधनेवाला है भी है, वह न मुक्त है और न मुक्तिकर्त्ता भी है, किन्तु जो कुछ उससे भिन्नरूपमें प्रतीत हो रहा है वह सब मिथ्या है।' ऐसा ही भगवान परमेश्वर द्वारा भी कहा या है कि—मैं ही सबका प्रशासक हूँ, और परमार्थंतः मायासे अतीत हूँ तथा प्रभु न तो स्वयमेव जन्म-मरणभावको प्राप्त होता है और न किसी अन्यको जन्म-मरण-भावको प्राप्ति करानेमें निमित्त भी बनता है। और भी, यदि मायीय-निमित्तको लेकर भेद माना जाये तो भी सबमें कार्य-कारणरूपसे स्थित इस परमात्माकी अधिकता-स्वरूपगत महिमामें थोड़ी सी भी न्यूनता नहीं आती है। भाव यह है कि संसारका स्वरूप मायीय है इसलिए यह परमात्मा पूर्वंवत् कूटस्थ स्वरूपमें ही अवस्थित रहता है। जबिक इस प्रकार है इसीसे अनादि योगसे-अनादि अविद्यावशात् पुरुष-जीव अनेक रूपोंमें अभिव्यक्त हो जाते हैं। अथवा पुरुषकी-परिपूर्ण पुरुष, परमब्रह्म परमात्माकी जो अनादि सिद्ध योग-माया है, उसके सम्पर्कसे अनेक जीवात्मा आविर्भूत हो जाते हैं। उक्त सब विवरण अनुगीतामें भगवान् द्वारा सुस्पष्टतया कहा गया है कि यदि यह अहन्ता-ममताके रहते हुए अज्ञानजनित गुणरूपसे अथवा सत्त्वज्ञानरूपसे स्थित इस संसारका उच्छेद हो जाय, तो यह किसी भी प्रकार सम्भव नहीं है;

सिद्धे चात्मिन निर्दुःखी पूर्णंबोधो भविष्यति । पूर्णंबोधं परानन्दमनन्तं लोकभावनम् ॥ भजत्यव्यभिचारेण परमात्मानमच्युतम् । तद्भक्तस्तत्प्रसादेन ज्ञानानलसमन्वितः ॥ अखिलं कर्मंदग्ध्वान्यैविष्ण्वाख्यममृतंशुभम् । प्राप्नोति सर्वसिद्धार्थमिति वेदानुशासनम् ॥ इति ।

तथा हि भगवान् परमगुरुः पराशर आत्मव्यतिरिक्तस्य सर्वस्य मिथ्यात्वं दर्शयति—

> ज्ञानस्वरूपमत्यन्तनिर्मलं परमार्थतः । तदेवार्थस्वरूपेण भ्रान्तिदर्शनतः स्थितम् ॥ ज्ञानस्वरूपमिष्ठलं जगदेतदबुद्धयः । अर्थस्वरूपं पश्यन्तो भ्राम्यन्ते मोहसम्प्लवे ॥ ये तु ज्ञानविदः शुद्धचेतसस्तेऽखिल जगत् । ज्ञानात्मकं प्रपश्यन्ति त्वद्रूपं परमेश्वर ॥

ज्ञानस्वरूपो भगवान् यतोऽसावशेषमूर्तिनं तु वस्तुभूतः। ततो हि शैलाब्धियरादिभेदास्त्रानीहि विज्ञानविजृम्भितानि ॥

क्योंकि जीवात्मा अविद्या शिक्से युक्त होकर ही समस्त योनियोंमें भटकता है इसिलए सभी लोगोंको मोह-जालमें बाँधनेवाली उस अविद्याशिकका सर्वथा त्याग करना चाहिए। उसकी निवृत्ति हो जानेसे तो यह महान् आत्मा देदीप्यमान हो जाता है इसमें सन्देह नहीं है; क्योंकि अहंकारको अपने वशी-भूत कर लेनेपर ही आत्माकी सिद्धि सम्भव है और आत्मसिद्धि कर लेनेपर यह प्राणी दुःखरिहत एवं पूर्णंज्ञानसे सम्पन्न हो जायेगा। जो ज्ञानकी पूर्णं-स्थितिमें आरूढ हो गया है वह परमानन्दरूप अनन्त लोकभावन परमात्माका अव्यभिचारभावसे भजन करता है। उसके ज्ञानरूप प्रसादसे भगवद्भक्त-ज्ञानािनसे युक्त होकर समस्त संचित एवं क्रियमाण कर्मोंको दग्ध कर अन्य सभी इच्छाओंके सिहत विष्णूसंज्ञक शुभ अमृतकी प्राप्ति कर लेता है। इस प्रकार समस्त सिद्ध वस्तुओंको देनेवाला है, यह वेदानुशासन है।

जबिक ऐसा ही भगवान् परमगुरु श्रीपराशरमुनिने आत्मासे भिन्न सबका मिथ्यात्व दिखलाया है कि—परमार्थतः यह परमतत्त्व अत्यन्त विमल ज्ञानप्रकाशात्मक है। यदा तु शुद्धं निजरूपि सर्वकर्मक्षये ज्ञानमपास्तदोषम् ।
तदा हि संकल्पतरोः फलानि भवन्ति नो वस्तुषु वस्तुभेदाः ॥
वस्त्वस्ति कि कुत्रचिदादिमध्य पर्यन्तहीनं सततैकरूपम् ।
यच्चान्यथात्वं द्विज याति भूयो न तत्तथा तस्य कुतो हि तत्त्वम् ॥
महो घटत्वं घटतः कपालिका कपालिका चूर्णरजस्ततोऽणुः ।
जनैः स्वकर्मस्तिमितात्मिनश्चयैरालक्ष्यते ब्रूहि किमत्र वस्तु ॥
तस्मान्न विज्ञानमृतेऽस्ति किचित्क्वचित्कदाचिद् द्विज वस्तुजातम्।
विज्ञानमेकं निजकर्मभेदिविभिन्नचित्तैबंहुधाम्युपेतम् ॥
ज्ञानं विशुद्धं विमलं विशोकमशेषदोषादिनिरस्तसङ्गम् ।
एकं सदैकं परमः परेशः स वासुदेवो न यतोऽन्यदस्ति ॥
सद्भाव एष भवतो मयोक्तो ज्ञानं यथा सत्यमसत्यमन्यत् ।
एतन् यत्संव्यवहारभूतमत्रापि चोक्तं भुवनाश्चयं ते ॥

परमार्थस्तु भूपाल संक्षेपाच्छ्रुयतां मम ।
एको व्यापी समः शुद्धो निर्गुणः प्रकृतेः परः ।।
जन्मवृद्धचादिरहितो ह्यात्मा सर्वंगतोऽव्ययः ।
परज्ञानमयोऽसिद्भ्नांमजात्यादिर्मिवभुः ॥
न योगवान्न युक्तोऽभून्नैव पार्थिव योक्ष्यित ।
तस्यात्मपरदेहेषु सतोऽप्येकमयं हि तत् ॥
विज्ञानं परमार्थोऽसौ द्वैतिनोऽत्रथ्यर्दाशनः ।
तदेतदुपदिष्टं ते संक्षेपेण महामते ॥
परमार्थसारभूतं यत्तदद्वैतमशेषतः ।
सितनीलादिभेदेन यथैकं दृश्यते नभः ॥
भ्रान्तदृष्टिभिरात्मापि तथैकः सन् पृथवकृतः ।

किन्तु वही सत्यरूपमें स्थित पदार्थ भ्रमपूर्ण दृष्टिवशात् अवस्तु-मिध्यारूप से प्रतीत होता है, विवेकहीन प्राणी इस ज्ञानात्मक समग्रप्रश्वको पदार्थस्वरूपमें देखने कारण मोह प्रवाहमें डूब जाते हैं। हे परमेश्वर! किन्तु जो लोग ज्ञानी एवं विशुद्ध चित्तयुक्त हैं, वे समस्त संसारको ज्ञानपूर्णदृष्टिसे और भगवद्रूपसे देखते हैं। यद्यपि यह समस्त प्रपञ्चरूप विश्व मामीयरूपसे भासित होता है तो भी वह ज्ञानस्वरूप विश्वमूर्त्ति भगवान्का ही साक्षात् स्वरूप माना जाता है, वस्तुरूप नहीं है। इसलिए तुम गिरि, गुहा, सागर, सरिता, पृथ्वी, सूर्य, चन्द्र, नक्षत्र आदि मेदरूपसे प्रतीत होनेवाली सभी वस्तुओंको विज्ञानका ही विस्तार जानो र एकः समस्तं यिद्दहास्ति किंचित् तदच्युतो नास्ति परं ततोऽन्यत् । सोऽहं स च त्वं स च सर्वमेतदात्मस्वरूपं त्यज भेदमोहम् ॥ इतीरितस्तेन स राजवर्यस्तत्याज भेदं परमार्थदृष्टिः । स चापि जातिस्मरणाप्रबोध स्तन्नैव जन्मन्यपवर्गमाप ॥ ज्योतींषि विष्णुर्भुवनानि विष्णुर्वनानि विष्णुर्वित्रयो दिश्रश्च । नद्यः समुद्राहच स एव सर्वं यदस्ति यन्नास्ति च विश्रवर्यं ॥

किन्तु जब समस्त संचित और क्रियमाण कर्मों के विनष्ट हो जानेपर यह विशुद्ध अपने आत्मस्वरूपभूत नामरूपात्मक विश्व दोषसे विमुक्त होकर संवित्प्रकाशा-त्मक ज्ञानमें स्थित हुआ दृष्टिगोचर होता है तब संकल्परूप वृक्षके फल्लमोगरूप पदार्थोंमें वस्तुके आकाररूपसे होनेवाली भेदप्रतीति नहीं रह जाती है। हे ब्रह्मन् ! वह वस्तु कैसी है एवं कहाँपर रहती है और सुना है कि वह आदि, मध्य एवं अन्तहीन है तथा सदा एकरूपमें रहती है जो भिन्नरूपसे हो जाती है और फिर वह अपने पूर्वस्थितिको प्राप्त नहीं होती है। जविक उसका वस्तुत्व कहाँ रहता है ? ज्ञानहीन प्राणियोंमें अपने कर्मगत कालुष्यभावको लेकर अपने आत्मस्वरूपका नििव्चत संकल्प अभिभूत हो गया है इसलिए उन्हें यह पृथिवी घटत्वरूपसे अवगत होती है और घटसे कपालके रूपमें एवं कपालसे चूर्ण-घूल-ख्पमें एवं घूलसे अणु-परमाणु आदि पर्यन्त लक्षित होती है, किन्तु इसमें वस्तुत्व क्या है ? यह कहो । इसलिए हे ब्रह्मन् ! विज्ञानसे भिन्न कहीं कोई भी वस्तु नहीं है । एक विज्ञानस्वरूप आत्मा ही अपने कर्मों के भेदसे विभिन्न अन्तःकरण-गत धर्मोंके द्वारा अनेकरूपोंमें अभिव्यक्त हो जाता है । यह विज्ञानस्वरूप आत्मा विशुद्ध, विमल, शोक रहित और समस्त दोषोंसे शून्य सदा एकरस एवं एक रूपमें रहता है। वह परमब्रह्म परमात्मा वा देव है जिससे यह सारा संसार प्रपञ्चरूपमें व्याप्त है और इसके अतिरिक्त दूसरे किसीकी भा सत्ता नहीं ससार प्रपञ्चल्पम व्याप्त ह आर इसक आतारक दूसर किसाका भा सत्ता नहीं है। मैंने आपके अभिमुख इस सद्रूप विज्ञानात्मक वस्तुका वर्णन किया है। इसमें ज्ञानस्वरूप वस्तु ही परमार्थ सत्य है, इससे भिन्न सब असद्रूप मिथ्या ही है, किन्तु यह जो समस्त व्यवहारभूत भुवनोंका अधिष्ठान है, मैंने उसका भी इसके अन्तर्गत प्रतिपादन कर दिया है। हे पृथिवीके पालन करनेवाले राजन् ! परमार्थक्ष्प सद्वस्तुके विषयमें मुझसे संक्षेपतः विवेचन सुनिये। जो एकरस, सर्वव्यापी, सर्वगत, विशुद्ध, निर्गुण प्रकृतिसे अतीत और जन्मा, सत्ता, वृद्धि, परिणाम, क्षय और विनाश आदि भावोंसे पृथक् है; इसलिए वह सर्वगत अविनाशी आत्मा परमविज्ञानमय है। नाम, जाति आदि असद्भावोंसे उस सर्वव्यापी परमात्माका कोई भी सम्बन्ध नहीं है और पूर्वमें भी इसका विस्तारः सर्वभूतस्य विष्णोविश्वमिदं जगत् ।

द्रष्टव्यमात्मनस्तस्मादभेदेन विचक्षणैः ॥

विभेदजनकेऽज्ञाने नाशमाःयन्तिकं गते ।

आत्मनो ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिष्यति ॥

ताद्भावभावमापन्नस्तदासौ परमात्मना ।

भवत्यभेदी भेदश्च तस्याज्ञानकृतो भवेत् ॥

ज्ञानमेव परं ब्रह्म ज्ञानं बन्धाय चेच्यते ।

ज्ञानात्मकमिदं सर्वं न ज्ञानादिद्यते परम् ॥

विद्याविद्ये च मैत्रेय ज्ञानमेवोपधारय ॥ इति ॥

कभी भी सम्बन्ध नहीं रहा था और न इसकी कोई आगे सम्बन्ध होनेकी सम्भावना भी है। जबिक इसिलए अपने एवं दूसरोंके शरीरोंमें रहनेपर भी एकरूपमें प्रतिष्ठित रहता है। हे महान् बुद्धिमान्! यह जो मैंने तेरे प्रति विज्ञानात्मक आत्माका उपदेश दिया है। वस्तुतः वही सत्य-सनातन वस्तु है और इस विषयमें द्वेतवादियोंकी तो मिथ्यादृष्टिसे अपारमाधिक धारणा बन गयी है इसीसे वे लोग वास्तविकतासे बहुत दूर हो गये हैं।

जो परमार्थरूप वस्तुतत्त्व है वही अद्वैतरूप है। जैसे एक ही सर्वत्र समरूपसे स्थित महाकाशके विषयमें पामरलोग श्वेत-नीलादिके भेदसे बहुत-सी मिथ्या कल्पना कर लेते हैं। वैसे भान्त लोगोंने एकरूप होनेपर भी आत्माकी अनेक रूपोंमें मिथ्या धारणा बना ली। यहाँ जो कुछ भी दृष्टिगोचर हो रहा है वह सब एक सर्वंव्यापक परमात्माका ही स्वरूप है, इससे भिन्न कुछ भी तो नहीं है। वह मैं हूँ और वही तुम हो और यह सारा प्रपन्न आत्माका विलास है इसलिए तुम भेदयुक्त मोहको छोड़ दो।'

इस प्रकार पूर्वोक्त प्रक्रियासे वर्णन करनेपर घृतराष्ट्रने परमार्थदृष्टिको प्राप्त कर ली और भेदबुद्धिका त्याग कर दिया और वह भी पूर्वजन्मजनित संस्कारबलवशात् तत्त्वबोधकी प्राप्ति द्वारा वर्तमान जन्ममें अविमुक्तदशाको प्राप्त कर लेता है। नक्षत्र विष्णु हैं और गिरि, दिशा, सरिता एवं सागर भी विष्णु हैं। हे द्विजोंमें श्रेष्ठ ! जो कुछ प्रतीत हो रहा है और जो कुछ नहीं भी दृष्टिगोचर होता है, वह भी सब आत्माका ही स्वरूप है और यह सारा विश्व सर्वव्यापी भगवान् श्रीविष्णुका ही विस्तार है। इसिलए इसे तत्त्वदिशयोंको अपनेमें अभेदभावसे हो देखना चाहिए। भेदबुद्धिको उत्पन्न करनेवाले अज्ञानका आत्यन्तिक विनाश हो जानेपर तो फिर जीवात्मा और परमात्मामें भेदभावको

तथा चैतत्सर्वं स्पष्टमाह भगवान् सनत्सुजातो ब्रह्माण्डपुराणे कावषेयगीताप्रसङ्ग्रे—

वेदान्पठध्वं विधिवद्वतानि कृत्वा विवाहं च मखेर्यजध्वम् ।
उत्पाद्य पुत्रान् वयसो विरामे देहं त्यजध्वं नियतास्तपोभिः ॥ इति ॥
किमद्य नश्चाध्ययनेन कार्यं किमर्थवन्तश्च मखेर्यंजामः ।
प्राणं हि वाप्यनले जोहवीमः प्राणानले जोहवीमोति वाचम् ॥ इति ॥
कृतकृत्यत्वेन यज्ञाद्यनुष्ठानेनात्मनः प्रयोजनाभावं दर्शयित्वा 'स्वर्गात्तु
वेद्यागृहसंनिवेद्यात्पुण्यक्षयान्ते पतनं स्यादवद्यम् । मनुष्यलोके विजरा विदुःखम्
"""" इति यज्ञादिसाध्यस्य लोकस्यानित्यत्वादिदोषदुष्टत्वेन हेयत्वं
दर्शयित्वा यजुर्वेदोपनिषदि 'सत्यं परं परम्' इत्यारम्य सत्यादिनां माहात्म्यं
दर्शयित्वा 'न्यासः' इत्यारम्य 'तानि वा एतान्यवराणि तपासि न्यास एवात्यरेचयत्' इत्यन्तेन नित्यसिद्धनिरतिशयानन्दब्रह्मप्राप्तिसाधनस्य तत्साधनत्वेनापरादिनत्यफलसाधनाद्यज्ञादेः सर्वस्मादुत्कृष्टत्वं संन्यासस्योक्तं तत्रेव श्र्यते—

कौन उत्पन्न करेगा। उस समय वह तत्त्ववेत्ता पुरुष उस सर्वव्यापी परमात्मासे एकरूपताको प्राप्त होकर अभेदावस्थामें ही स्थित हो जाता है और उसका भेद तो अज्ञानकर्नु क है, इसलिए वह ज्ञानदृष्टिसे भेद विनष्ट कर देता है। ज्ञान ही परमपुरुषार्थं है और ज्ञान ही बन्धनका मूल कारण भी कहा जाता है। यह सब प्रपञ्च ज्ञानस्वरूप है और ज्ञानसे भिन्न किसीका भी अस्तित्व नहीं देखनेमें आता है। हे मैत्रेय ! इसलिए विद्या और अविद्या अर्थात् ज्ञान और अज्ञानको तुम ज्ञानका स्वरूप समझा।' ऐसा ही यह सबब्रह्माण्डपुराणके अन्तर्गत कावषेय-गोताके प्रसंगमें भगवान् श्रीसनत्सुजातने स्पष्टरूपसे उल्लेख किया है कि वेद-शास्त्रोंका पठन-पाठन करो, विधिवत् व्रतानुष्ठान करते हुए अपने योग्य पाणि-ग्रहण संस्कारसे सम्पन्न होकर यज्ञों द्वारा देवताओंका यजन करो और पुत्र-पौत्रादिकी उत्पत्ति करके आयुको अन्तिम अवस्थामें अर्थात् चतुर्थाश्रममें पहुँचने पर मोक्षप्राप्तिके साधनभूत तप आदि कमौमें नियुक्त होकर शरीरको छोड़ दो। अब हमारे लिए वेदशास्त्रोंके अध्ययन-अध्यापनसे क्या प्रयोजन है ? हमलोग किन उद्देश्यको लेकर यज्ञों द्वारा देवताओंका यजन करें जिससे कि हम प्राणका अग्निमें अथवा प्राणरूप अग्निमें वाणीका हवन करें। इस प्रकार अपने आत्मस्वरूपकी प्राप्ति करनेवाले ज्ञानी पुरुष कृतार्थं हो जानेसे अपने यंज्ञादि अनुष्ठान द्वारा किसी भी प्रकारका प्रयोजन न दिखा करके किन्तु स्वगं तो वैश्याके गृहको भाति है और जीवात्माका पुण्यकर्मों के क्षय हो जानेपर न कर्मणा न प्रजया घनेन त्यागेनेके अमृतत्वमानशुः।
परेण नाकं निहितं गुहायां विश्वाजते यद्यतयो विश्वान्त ॥
वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः संन्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः।
ते ब्रह्मलोकेषु परान्तकाले परामृतात्परि मुच्यन्ति सर्वे॥ इति॥

तथा च बृह्दारण्यके सर्वकर्मसंन्यासं दर्शयति — 'एतं वैतमात्मानं विदित्वा ब्राह्मणाः पुत्रेषणायाश्च वित्तेषणायाश्च ह्योकेषणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्ति ॥' इति ॥

निश्चित पतन हो जाता है। मनुष्यलोकमें जरा रहित और दुःखसे रहितः । इस प्रकार यज्ञादिसे प्राप्त होनेवाले लोक अनित्यादि दोषोंसे दूषित होनेके कारण सर्वथा त्याज्य है ऐसा दिखलाया है और यजुर्वेदोय उपनिषद्में 'सत्यं परं परम्।' इत्यादि श्रुतिवाक्यसे प्रारम्भ करके सत्यज्ञानादिकोंका महत्त्व प्रदिश्चित करते हुए 'न्यासः' से लेकर वे भी तप आदि निम्नश्रेणोमें गिने जाते हैं इसलिए उन सबका संन्यास ही सर्वोत्कृष्टभावको प्राप्त करा देगा।' इत्यादि श्रुति अंशसे नित्यसिद्ध निरितशय ब्रह्मानन्दको प्राप्तिमें संन्यासधर्मको ही यज्ञादिकोंको अपेक्षासे सर्वश्रेष्ठ कहा जाता है। जो कि वह परमब्रह्म परमात्माकी प्राप्तिका एकमात्र साधन माना जाता है। जबिक दूसरे सभो अनित्य-दुःखरूप फलोंके साधन तो अवरकोटिमें गिने जाते हैं और इस विषयमें भगवती श्रुति भी कहती है कि कुछ दूसरे लोगोंने न कर्मसे, न प्रजासे अथवा न घनसे ही अमृतको प्राप्त किया है अपितु केवल त्यागसे अमृतत्व प्राप्त किया है। वह सर्वोत्कृष्ट सुख बुद्धिरूप गृहामें प्रकाशित होता है जो कि यतिवृन्द उसमें प्रवेश करते हैं। जिन तत्त्ववेत्ताओं तथा समस्त कर्मों के परित्यागसे यतिवृन्द विशुद्ध अन्तःकरणसे युक्त हो गये हैं वे सभी कल्पान्तमें ब्रह्मलोकमें सुखपूर्वंक स्थित होकर परमब्रह्मभावको प्राप्त कर विमुक्त हो जाते हैं।'

ऐसा ही बृहदारण्यक उपनिषद्में समस्त कर्मोंके परित्यागको दिखाया है कि इस प्रकार इस आत्मतत्त्वका साक्षात्कार कर तत्त्वदर्शी पुरुष पुत्रेषणा, वित्तेषणा और लोकेषणाको छोड़ करके केवल भिक्षाटन करते थे।' ऐसा ही गीताशास्त्रमें भगवान श्रीवासुदेव समस्त कर्मोंका संन्यास दिखलाते हैं— जिसने अन्तःकरण और शरीरको जीत लिया है तथा समस्त भोग-विषयक वस्तुओंको छोड़ दिया है आशारहित ज्ञानी पुरुष केवल देह-सम्बन्धी कर्मको करता हुआ पापको नहीं प्राप्त होता है। जो व्यक्ति इच्छासे रहित पवित्र, दक्ष, पक्षपातसे रहित उदासीन स्वरूपमें स्थित एवं दु:खसे मुक्त है वह समस्त

तथा च भगवान् वासुदेवः सर्वकर्मसंन्यासं दर्शयति— निराशोर्यतिचत्तात्मा त्यक्तसर्वेपरिग्रहः। शारीरं केवलं कर्म कुर्वन्नाप्नोति किल्विषम्॥ अनपेक्षः शुचिर्दक्ष उदासीनो गतव्यथः। सर्वारम्भपरित्यागो यो मद्भक्तः स मे प्रियः॥

यो न हृष्यति न द्वेष्टि न शोचित न काङ्क्षति । शुभाशुभपरित्यागी मिक्तमान्यः स मे प्रियः ॥ मानापमानयोस्तुल्यस्तुल्पो मित्रारिपक्षयोः । सर्वारम्भपरित्यागी गुणातीतः स उच्यते ॥ असक्तबुद्धिः सर्वत्र जितात्मा विगतस्पृहः । नैष्कम्यंसिद्धि परमां संन्यासेनाधिगच्छति ॥ सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं वज । अहं त्वा सर्वपापेम्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः ॥ इति ॥

तथा चानुगीतासु कर्मणि प्रयोजनाभावं दर्शयति भगवान्— नैव धर्मी न चाधर्मी न चैव हि शुभाशुभी । यः स्यादेकासने लीनस्तूष्णीं किंचिदचिन्तयन् ॥ इति ॥

कर्मोमें कर्तृ त्वके अभिमानका त्याग करनेवाला मेरा भक्त मुझे अत्यन्त प्रिय है। जो न कभी इष्टवस्तुको प्राप्तिमें हर्षका अनुभव करता है, न अनिष्टको प्राप्ति होनेपर द्वेष ही करता है, न शोच करता है और न किसी प्रकारको इच्छा रखता है। जो शुभाशुभ अर्थात् पुण्य एवं पापरूप कर्मों के फलका संन्यासी है वह मिक्तमान् मुझे प्रिय है।' जो शत्रु और मित्र दोनों पक्षोंमें समभाव रखता है तथा मान और अपमानमें भी समभाव रखता है। सब प्रकारसे मन, वचन और शरीरसे होनेवाले सभी कर्मों में कर्तृ त्वका अभिमान न रखनेवाला है वह गुणातीत कहलाता है। सर्वत्र आशक्तिसे रिहत बुद्धिवाला स्पृहा रिहत और जितेन्द्रिय वह संन्यास द्वारा परमोत्कृष्ट नैष्कर्मभावको प्राप्त कर लेता है। समस्त कर्मों के आश्रयको त्याग कर तू केवल मुझ सिच्चदानन्द-घन परमात्माकी शरण हो जा, मैं तुझे सम्पूर्ण पापकर्मोंसे छूटकारा करवा दूँगा, तू शोक मत कर।

ऐसा ही अनुगीतामें भी कर्मके प्रयोजनका अभाव दिखलाया है कि 'जो साधक पुरुष क्षणमात्र भी एक आसनपर स्थिर होकर चित्त-वृत्तिको समाहित कर अपने आत्मस्वरूपमें विलीन हो जाता है, वह न धर्मात्मा है और ्रित्रवृत्तिलक्षणो योगो ज्ञानं संन्यासलक्षणम् ।

तस्माज्ज्ञानं पुरस्कृत्य संन्यसेदिह बुद्धिमान् ॥ इति ॥

तथा च शान्तिपर्वणि शुकं प्रत्युपिदष्टवान् भगवान् व्यासः—

कर्मणा बध्यते जन्तुर्विद्यया च विमुच्यते ।

तस्मात्कर्म न कुर्वन्ति यतयः पार्र्दाशनः ॥

एषा व विहितावृत्तिः पुरस्ताद्बह्णा स्वयम् ।

एषा पूर्वतरैः सिद्भराचीणां परमिषिभिः ॥

प्रव्रजेच्च परं स्थानं पारिव्राज्यमनुत्तमम् ।

तद्भवानेवमभ्यस्य वर्ततां श्रूयतां तथा ॥ इति ॥

तथा च सर्वकर्मसंन्यासं दर्शयित भगवान् नारदः— संन्यस्य सर्वकर्माणि संन्यस्य विपुर्लं तपः। संन्यस्य विविधा विद्याः सर्वं संन्यस्य चैत्र हि॥ शक्यं त्वेकेन मुक्तेन कृतकृत्येन सर्वशः। पिण्डमात्रमुपाश्चित्य चरितुं सर्वतोदिशम्

न अधर्मात्मा है एवं न पुण्यात्मक कर्मका कर्ता है और न पाष्ट्रकर्मका कर्ता है। इस प्रकार योगप्रवृत्ति धर्में वाला है और ज्ञान सन्यासरूप निवृत्ति धर्में वाला है। अत एव तत्त्वज्ञ पुरुषका यह परम कर्त्तव्य है कि इस लोकके समस्त कर्मों का संन्यास कर दें।

ऐसा ही व्यासमुनिने महाभारतके शान्तिपर्वमें शुकदेवके प्रति उपदेश दिया है कि—जीवात्मा कर्मसे बन्धता है और तत्त्वज्ञानसे मुक्त हो जाता है। इसीसे तत्त्वज्ञानी यितवृन्द कर्मों में नहीं पड़ते हैं। प्राचीनकालमें स्वयमेव ब्रह्माने इस वृत्तिका विधान किया है। पूर्व मनीषियों द्वारा इसका आचरण हुआ है इसिलए विद्वान् पुरुषको सर्वोत्कृष्ट पारिवाज्यसंज्ञक अनुत्तरधामके लिए प्रस्थान करना चाहिए। इस प्रकार अभ्यासपूर्वक इसी वृत्तिका आचरण करते रहो और तत्त्वज्ञानसे सम्बन्धित वेदान्त शास्त्रका सतत श्रवण, मनन आदि करते रहो।

इस विषयमें भगवान् श्रीनारदमुनिने समस्त कर्मों से संन्यासको श्रेष्ठ कहा है—सम्पूर्ण कर्मों का परित्याग, अत्यधिक उग्रतपका भी संन्यास, अनेक प्रकारकी विद्याओं का भी संन्यास और सब कुछ छोड़ते हुए सब प्रकारसे विमुक्त, कृतकृत्य हुए ब्रह्मज्ञानी पिण्डमात्रका आश्रय लेकर विधि एवं निषेधसे दूर होकर यथेष्ट विचरण करें। सत्त्वादि तीनों गुणोंसे उत्पन्न होनेवाले संसारके

हित्वा गुणमयं पाशं कर्म हित्वा शुभाशुभम् । उभे सत्यानृते त्यक्त्वा एवं भवति निर्गुणः ॥ परिग्रहं परित्यज्य भव तात जितेन्द्रियः । अशोकस्थानमातिष्ठ इह चामुत्र चाभयम् ॥ इति ।

तथा च सर्वकर्मसंन्यासिन एव ज्ञानेऽधिकारः, नेतरस्येत्याह भगवान् बृहस्पतिः—

प्रमृतैरिन्द्रियेदुं:खो तैरेव नियतः सुखो। रागवान् प्रकृति ह्ये ति विरक्तो ज्ञानमाप्नुयात्।।

तथा चाध्वमेधिके ब्रह्मणा सम्यगुक्तं मुनीन् प्रति सर्वाश्रमिणां सर्वंकर्म-संन्यासेऽधिकार इति—

गृहस्थो ब्रह्मचारी वा वानप्रस्थोऽथ वा पुनः। य इच्छेन्मोक्षमास्थातुमुत्तमां वृत्तिमाश्रयेत्।। एतत्तु ब्राह्मणं वृत्तमाहुरेकपदं सुखम्। एषा गर्तिवरक्तानामेष धर्मः सनातनः॥ इति

कामपाशोंको तोड़ करके, पाप-पुण्यात्मक शुभाशुभ कर्मों को छोड़कर, सत्य और असत्य दोनोंसे दूर होकर अपनेमें स्थित रहनेवाला विद्वान् प्रकृति के गुणत्रयसे रहित हो जाता है। हे तात! परिग्रह अर्थात् ज्ञान-साधनामें अनुप-योगी सामग्रीका त्याग करके जितेन्द्रिय हो तथा लोक और परलोकमें शोक रहित एवं निर्भयपदमें स्थिर हो।'

ऐसा ही भगवान् बृहस्पतिने सम्पूणं कर्मों के संन्यासीको ही ज्ञानमार्गका अधिकारी कहा है—इसके अतिरिक्त किसी भी व्यक्तिका ज्ञानमार्गमें अधिकार नहीं होता है—जैसे प्राणीको शव्दादि विषयों प्रवृत हुई इन्द्रियाँ करेश देती हैं और उन इन्द्रियोंको अपने विषयोंसे निवृत्त कर अपने स्वाधीन करनेपर पुनः उसके लिए सुख देनेवाली हो जाती हैं; क्योंकि विषयों में आसक्त बृद्धिवाला अनुरागी प्राणी प्रकृतिकी तरफ जाता है और अनासक्त बृद्धिवाला वैरागी पुरुष ज्ञानधर्मको प्राप्त करता है।

ऐसा ही ब्रह्माने आश्वमेधिक पर्वमें भली प्रकार मुनियोंके प्रति कहा था कि—सभी वानप्रस्थादि आश्रमवालोंके लिए समस्त कर्मोंके संन्यासमें ही अधि-कार है—ब्रह्मचारी हो अथवा गृहस्थ हो या वह वानप्रस्थ ही हो, किन्तु जो विद्वान् मोक्षपदकी आकांक्षा रखता है उसे तो परमोत्कृष्ट ज्ञानवृत्तिका ही अवलम्बन लेना पड़ेगा। इसको तत्त्ववेत्ताओंका स्वरूप कहा जाता है और यस्मादेवं तस्माद्विदुषो मुमुक्षोश्च सर्वकर्मसंन्यासः एवाधिकारः ॥ २०॥ एवं तावदेकस्यैव परमात्मनोऽनादिमायायोगेन बहुरूपत्वमुक्तम् । इदानीं यदीव्वरस्य जगत्कारणत्वं तदिप मायोपाधिकमित्याह—

य एतद्वा भगवान् स नित्यो विकारयोगेन करोति विश्वम् ।
तथा च तच्छक्तिरिति स्म मन्ये तथार्थयोगे च भवन्ति वेदाः ॥२१॥

य एतद्वा परमार्थभूतो भगवान् ऐश्वर्यादिसमन्वितः परमेश्वरो नित्यः स विकारयोगेन ईक्षणादिपूर्वंकं विश्वं करोतीति तथा तत्सवं तच्छक्तिर्देवा-सम्मात्मिन्येव करोति न परमात्मा अपूर्वादिलक्षण इति स्म मन्ये । स स्वतिश्च-त्सदानन्दाद्वितीयस्य कारणत्वम्, किंतु मायावशेवशादित्यर्थः ।

कि तर्ह्यस्य तथाभूतशक्तियोगे प्रमाणमिति चेत्, तत्राह—तथार्थयोगे। तस्य परमात्मनो जगदुपादानभूतमायार्थयोगे च भवन्ति चेदाः। तस्य माया-यही कैवल्यघामका आनन्द है एवं यही विरक्त पुरुषोंकी सर्वोत्त्रम् गति है तथा यही सनातनधमें है।'

जबिक इस प्रकार है, इसीसे विद्वान् पुरुषका और मुमुक्षु पुरुषका समस्त कर्मों के परित्यागमें ही अधिकार होना सिद्ध होता है।। २०।।

इस प्रकार सबसे पहले अनादि मायाके सम्पर्कसे एक ही परमज़िंद्ध परमात्माकी बहुरूपताका प्रतिपादन किया गया है। सम्प्रति यह कहा जा रहा है कि परमेश्वरका जो जगत् कारणत्व है वह भी मायागत उपाधिको लेकर ही है—यह जो षड्विध ऐश्वर्य सम्पन्न भगवान् वासुदेव है वह अविनाशी परमात्मा ही विकारके योगसे विश्वका निर्माण करता है तथा उसकी माया-शक्ति ही अनेक प्रकारसे सृजन करती रहती है ऐसा मैं मानता हूँ और उस मायाशक्तिके अस्तित्वमें वेदोंसे प्रमाण प्राप्त होते हैं।। २१॥

ये जो धर्म, यश, ज्ञान, वैराग्यादि लक्षणोंसे युक्त षड्विध ऐश्वयंवाले भगवान् श्रीवासुदेव परमात्मा है वे नित्य-अविनाशी परमेश्वर विकारके संयोगसे अर्थात् ईषणादिसे युक्त होकर विश्वका निर्माण करते हैं तथा उक्त सब इन्द्रादि देवोंके भी देवकी आत्मशक्ति मायासे ही विश्वका विस्तार होता है। वस्तुत। अपूर्वादिरूप परमात्मा स्वतः कुछ भी नहीं करता है ऐसा ही मैंने समझा है; क्योंकि सिच्चदानन्दस्वरूप परमब्रह्म परमात्माकी विश्वनिर्माणरूप कार्यमें स्वभावतः कोई हेतुता नहीं रहती है किन्तु मायाशक्तिके माध्यमसे संसारका यह दृश्यमान सारा व्यापार हो रहा है। यही कहनेका तात्पर्यं है।

सद्भावे वेदाः प्रमाणं भवन्तीत्यर्थः । तथा च श्रुतिः—'इन्द्रो मायाभिः पुरुष्ट्प ईयते,' 'अस्मान्मायी सृजते विश्वमेतत्,' 'मायिनं तु महेश्वरम्,' 'देवात्मर्शोक्त स्वगुणैनिगूढाम्' इति ।

तथा चाह भगवान् वासुदेवः-

'दैवी ह्येषा गुणमयी मम माया दुरत्यया। अजोऽपि सन्नव्ययात्मा भूतानामीश्वरोऽपि सन्॥ प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायया। मयाध्यक्षेण प्रकृतिः सूयते सचराचरम्॥' इति॥ तथा च—

माया तवेयमज्ञातपदार्थानितमोहिनी । अनात्मन्यात्मविज्ञानं यया मूढोऽधिरोहित ॥ इयमस्य जगद्धातुर्माया कृष्णस्य गह्वरी । धार्यधारकभावेन यया सम्पीडितं जगत् ॥ अहो स्म दुरस्तरा विष्णोर्मायेयमितगह्वरी । यया मोहितचित्तस्तु न वेत्ति परमेश्वरम् ॥ इति ॥२१॥

यह सत्य है, किन्तु परमात्माकी ऐसी शक्तिक होनेमें क्या प्रमाण है ? इस पर कहा जाता है कि—उस अद्वितीय परमात्माकी मायाशक्तिकी सत्तामें अर्थात् उसकी मायाशक्तिके होनेमें वेदोंका प्रामाण्य प्राप्त होता है अर्थात् जगत्के उपादान कारणरूपा विश्वनिर्मातु मायाशक्तिके सद्भावमें वेद-सम्बन्धी अनेक श्रुति-वाक्योंके प्रमाण उपलब्ध होते हैं। भाव यह है कि उसकी मायाशक्तिके अस्तित्वमें वेदोंका प्रामाण्य है। ऐसा ही भगवती श्रुति कहती है | कि—'परमेश्वर मायासे अनेकरूपोंमें अभिव्यक्त हो गये।' 'इससे मायावी परमात्मा इस विश्वकी रचना करता है।' मायावी पुरुषको महेश्वर जानो।' अपने गुणत्रयसे आच्छादित परमदेवकी आत्मशक्तिको """।

ऐसा ही गीताशास्त्रमें भगवान् श्रीवासुदेवने कहा है कि—'यह अद्भुत त्रिगुणात्मा मेरी योगमाया बड़ी ही दुस्तर है।' मैं अजन्मा-अविनाशी परमात्मा होकर भी, समस्त भूत-प्राणियोंका परमेश्वर होकर भी अपनी त्रिगुणात्मिका प्रकृतिको अपने वशीभूत कर योगमायासे प्रकट हो जाता हूँ।' यह प्रकृति मेरी अध्यक्षतामें स्थावर-जङ्गम पदार्थों का सृजन करती रहती है।' और ऐसा ही उल्लेख प्राप्त होता है—जिसको अपने आत्मस्वरूपका बोध नहीं है ऐसे पामर जीवोंको तो आपकी यह माया मोह लेती है जिससे मोहासक हुआ मूढ व्यक्ति अनात्मवस्तुमें आत्मभाव कर लेता है। इस संसारका सृजन,

एवं तावत् 'प्रमादं वै मृत्युमहं बवीमि' इत्यादिना मृत्योः स्वरूपं तस्य कार्यात्मनावस्थानं तिन्निमित्तं चानेकानर्थं दर्शयित्वा केन तर्ह्यास्य विनाश इत्याशङ्क्य 'एवं मृत्युं जायमानम्' इत्यादिना आत्मज्ञानादेवाभयप्राप्ति दिश्ततां श्रुत्वा प्रासिङ्गिके चोद्यद्वये परिहृते, कर्मस्वभावपरिज्ञानाय प्राह भूतराष्ट्राः—

## घृतराष्ट्र उवाच

यस्माद्धर्मानाचरन्तीह केचित् तथाधर्मान् केचिदिहाचरन्ति । धर्मः पापेन प्रतिहन्यते वा उताहो धर्मे प्रतिहन्ति पापम्।।२२॥

यस्माद्धर्मान् अग्निहोत्रादीन् आचरन्ति इह लोके केचित् तथा अधर्मान् इह आचरन्ति । किं तेषां धर्मः पापेन प्रतिहन्यते ? उताहोस्विद् धर्मः प्रतिहन्ति पापम् ? अथवा तुल्यबलेनान्यतरेणान्यस्य विनाशः ? इति ॥ २२ ॥

पालन और संहार करनेवाले भगवान् श्रीकृष्णकी यह विलक्षण माया है जिसके परिणामसे यह संसार आधेय एवं आधाररूपताको प्राप्त होकर अत्यन्त पीडित हो रहा है। अहो ! भगवान् श्रीकृष्णकी यह अत्यन्त दुस्तर माया है जिसको पार करना ज्ञानहीन प्राणियोंके लिए अत्यन्त कठिन-सा ही है और जिस मायासे संमोहित चित्त हुआ प्राणी परमेश्वरको नहीं जान पाता है।

इस प्रकार सर्व प्रथम 'मैं प्रमादको ही मृत्यु कहता हूँ।' इस सूत्रांशसे मृत्युके स्वरूपकी तथा उसका कार्यरूपसे अवस्थानको और उसके कारण अनेक प्रकारके उत्पन्न होनेवाले अनर्थंको दिखा कर, तब फिर उसकी निवृत्ति कैसे हो सकती है, ऐसी आशङ्का कर 'इस प्रकार मृत्युको उत्पत्तिशील' इत्यादि सूत्रांशसे आत्मज्ञान द्वारा ही अभयपदकी प्राप्ति सुन करके प्रकृत प्रसङ्गके माध्यमसे ही दोनों शङ्काओंका समाधान कर देने पर, अब धृतराष्ट्रने कर्मकी गतिको जाननेके लिए कहा कि—

घृतराष्ट्र बोले—इस संसारमें कुछ लोग तो धर्मका आचरण करते हैं; जिससे कि पापसे धर्मका पराभव हो जाता है अथवा धर्मसे पापका पराभव

होता है ॥ २२॥

जबिक कुछ लोग इस लोकमें अग्निहोत्रादिरूप कर्मी का अनुष्ठान करते हैं। क्या उन लोगोंका धर्म पापकर्मसे विनष्ट हो जाता है? अथवा धर्म ही पाप कर्मको विनष्ट करनेमे समर्थ है या धर्म एवं अधर्म समान बल से युक्त होनेसे इन दोनोमेंसे किसी भी एक को दूसरा विनष्ट कर देता है ?॥ २२॥ अविदुष उभयोरनुभव एव नान्यतरेणान्यतरस्य विनाशः । विदुषः पुन-रुभयोरपि ज्ञानाग्निना विनाश इत्युत्तरमाह—

सनत्सुजात उवाच

तस्मिन् स्थितो वाप्युभयं हि नित्यं ज्ञानेन विद्वान् प्रतिहन्ति सिद्धम् । यथान्यथा पुण्यम्रुपैति देही तथागतं पापम्रुपैति सिद्धम् ॥२३॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान् सनत्सुजातः—

तस्मिन् पुण्यापुण्यात्मके कर्मणि स्थितोऽपि कुर्वन्नपि उभयं पुण्यापुण्यलक्षणं कर्म नित्यं नियमेन विद्वान् ज्ञानेन प्रतिहन्ति विनाशयति । कथमेतदवगम्यते ज्ञानेन विद्वान् प्रतिहन्ति ? तत्राह—सिद्धं प्रसिद्धं ह्येतच्छ्रतिस्मृतीतिहासपुराणेषु । तथा च श्रुतिः—'भिद्यते हृदयप्रन्थिः' इत्यादि । 'यथा
पुष्करपलाश आपो न दिल्ष्यन्ते ए भमेवंविदि पापं कर्म न दिल्ष्यते' इति,
'तद्यथेषीकात्तलमग्नौ प्रोतं प्रदूयतैवं हास्य सर्वे पाप्मानः प्रदूयन्ते' इति, 'तथा
विद्वान् पुण्यपापे विध्य निरक्षनः परमं साम्यमुपैति' इति । 'अश्व इव रोमाणि
विध्य पापम्' इति । 'यथैघांसि समिद्धोऽग्निर्भस्मसात्कुरुतेऽज्नंन' इति ।

ज्ञानहीन व्यक्तिको तो धर्म और अधर्म इन दोनोका अनुभव मात्र ही रहता है किसी भी एकसे दूसरेका विनाश होना असंभव है। किन्तु विद्वान् पुरुषके लिए धर्म और अधर्म ये दोनों ज्ञानाग्निसे दग्ध हो जाते हैं, इस प्रकार इसका उत्तर है—श्री सनत्सुजात बोले—यदि विद्वान् पुरुष धर्म और अधर्म-रूप कर्ममें संप्रक भी रहना है तो भी नियमानुसार इन दोनोंका संविद्रूप ज्ञानसे विनाश कर देता है, यह बात सत्य है ज्ञानाभावमें जैसे देहधारी जीवात्मा आगामी पुण्यक्रमंको प्राप्त करता है वैसे पापकर्मको भी प्राप्त करता है, यह भी लोक प्रसिद्ध है। २३॥

इस प्रकार घृतराष्ट्रके द्वारा जिज्ञासा करने पर भगवान् श्री सनत्सुजात-ने कहा कि—ज्ञानी पुरुष इस पुण्य एवं पापरूप कर्ममें व्यापृत रहता हुआ भी पुण्य एवं पापरूपकर्मको नियमतः ज्ञानके द्वारा विनष्ट कर देता है। यह कैसे जाना जाता है कि विद्वान् ज्ञानके द्वारा उभय कर्मोंका विनाश करनेमें समर्थं होता है? इसका यह उत्तर है कि यह तो सर्वंजन विदित है और इसका श्रुति स्मृति, इतिहास और पुराण आदिमें भी उल्लेख भी मिलता है। तथा इस विषयमें भगवती श्रुतिका भी कहना है कि इस जीवन्मुक्त पुरुषकी हृदयगत ग्रन्थियाँ खुल जाती है अर्थात् समस्त ज्ञेयवस्तु विषयक सन्देहकी निवृत्ति हो अथान्यथा ज्ञानविहिनश्चेत् पुण्यमुपैति देही तथागतं पापमुपैति तत्फलं चोपभुङ्क्ते । कथमेतदवगम्यत इति चेत्, तत्राह—सिद्धं प्रसिद्धं ह्येतदिप श्रुतिस्मृतोतिहासपुराणादिषु । तथा च श्रुतिः—

'इष्टापूर्तं मन्यमाना वरिष्ठं नान्यछ्रेयो वेदयन्ते प्रमूढाः । नाकस्य पृष्ठे सुकृतेन भूत्वेमं लोकं हीनतरं वा विश्वन्ति' ॥ इति । 'आनन्दा नाम ते लोका अन्धेन तमसावृताः । तांस्ते प्रेत्याभिगच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः' ॥ इति ।

तथैव वासुदेवः— त्रैविद्या मां सोमपाः पूतपापा यज्ञैरिष्ट्वा स्वर्गीतं प्रार्थयन्ते । ते तं भुक्त्वा स्वर्गेलोकं विशालं क्षीणे पुण्ये मर्त्यलोकं विशन्ति ॥ इति॥२३॥

जाती है। जैसे कमल पत्र पर जलका संसर्गाभाव रहता है इसी प्रकार इस विज्ञातामें पाप कर्मका सम्पर्क नहीं होता है। जैसे इषीकातुल अग्निमें गिरते ही तत्क्षण दग्ध हो जाता है इसी प्रकार ज्ञानी पुरुषके प्रारब्ध कर्मको छोड़कर समस्त संचित एवं क्रियमाण कर्म ज्ञानाग्नि द्वारा दग्ध हो जाता है। तथा विद्वान पुण्य एवं पापरूप कर्मसे प्रक्षालित होकर विकारहीन सर्वोत्कृष्टभावको प्राप्त हो जाता है। जैसे अश्व अपने शरीरके केशोंको झटका मारता है वैसे ही पापकर्मोंका प्रक्षालन करके। हे! अर्जुन जैसे प्रज्वलित अग्नि इंधनको भस्मसात् कर देता है।

इससे भिन्न स्थितिमें यदि व्यक्ति ज्ञानहीन रहता है तो वह देह्चारी जीवात्मा पुण्य कर्मको प्राप्त करता है और पाप कर्मके किये जानेपर पापको प्राप्त करता है और इस कर्मका फल भी भोगता है किन्तु यह कैसे जाना जाता है ? इसका उत्तर देते हैं—जबिक यह सिद्ध है अर्थात् यह सवंजन विदित्त भी है और श्रुति, स्मृति, इतिहास एवं पुराण आदिमें प्रसिद्ध भी है। ऐसा ही श्रुतिका प्रमाण है 'पामर लोग यज्ञादिरूप इस कर्म और वापीकूपतडागादिरूप पूर्तीदि कर्मको ही सर्वोत्तम समझ करके इसके अतिरिक्त किसी अन्यको श्रेष्ठ नहीं मानते हैं, अपने पुण्यकर्मव्यात् स्वगंमें सुख भोग कर पुनः इस लोकमें अथवा इससे भी हीन लोकमें जाते हैं। वे अज्ञानी आनन्दसे रहित लोक अज्ञान अन्धकारसे आच्छादित हैं जो कोई आत्माका हनन करनेवाले प्राणी है वे मरणोत्तर उन्हीं लोकको प्राप्त होते हैं। ऐसा ही भगवान् श्रीवासुदेवने गीताशास्त्रमें कहा है—वेदत्रयमें विदित सकाम कर्मोका अनुष्ठान करनेवाले, सोमरसका पान करनेवाले, पापकमेंसे पवित्र हुए मुझे यज्ञों द्वारा पूज कर स्वगंकी प्राप्तिकी इच्छा

किमविदुषोऽनुभव एवोभयोः, उतान्यतरेणान्यतरस्य विनाश इति, तत्राह—

गत्वोभयं कर्मणा भुज्यतेऽस्थिरं शुभस्य पापस्य स चापि कर्मणा । धर्मेण पापं प्रणुदतीह विद्वान् धर्मी बलीयानिति तस्य विद्धि ॥२४॥

गत्वा परलोकं प्राप्य उभयं पुण्यापुण्यसाध्यं फलम्, पुण्यापुण्यलक्षणेन कर्मणा भुज्यतेऽस्थिरम् ।

श्रूयते च बृहदारण्यके—

'यो वा एतदक्षरं गार्ग्यविदित्वाऽस्मिल्लोके जुहोति' इति । 'अथ येऽन्य-थातो विदुरन्यराजानस्ते क्षय्यलोका भवन्ति'। इति च छान्दोग्ये।

स चापि सोऽपि विद्वान् धर्मेण कर्मणा पापं प्रणुदति विनाशयित इह लोके विद्वान् वक्ष्यमाणलक्षणो विनियोगज्ञ ईश्वरार्थं कर्मानुतिष्ठन् । तथा च वक्ष्यति—

करते हैं वे अपने किये हुए पुण्य कर्मवशात् महान् स्वर्गलोकके भोगोंको भोग कर पुण्यकर्मका क्षय हो जाने पर पुनः मर्त्यलोकमें लौट आते हैं ॥ २३ ॥

क्या ज्ञानहीन व्यक्तिको पाप एवं पुण्यरूप इन दोनो कर्मोंका अनुभवमात्र रहता है अथवा किसी एक्से दूसरेका विनाश भी हो जाता है इस पर कहते हैं-

वह कर्म द्वारा परलोकमें पहुँच करके पाप और पुण्यरूप उभयात्मक कर्मसे क्षणभङ्गुर फल भोगता है किन्तु ज्ञाने पुरुष तो इस लोकमें घर्मसे पाप कर्मका विनाश कर देता है, उसके लिए धर्म बलिष्ठ है, ऐसा तुम जानो ॥२४॥

वह कमीं जीव मरणोत्तर परलोकमें पहुँच कर पुण्य और पापरूप इन दोनों प्रकारके कमंसे उत्पन्न फलको भोगता है अर्थात् वह कमंकाण्डो व्यक्ति अपने किये हुए पाप एवं पुण्यरूप कमंसे नाशवन्त फलको भोगता है। और यह बृहदारण्यक उपनिषद्में सुना जाता है कि—हे गागि! जो ज्ञानी पुरुष इस अक्षर परमात्माको जान करके इस लोकमें हवन करता है। तथा छान्दोग्य उपनिषद्में भी कहा गया है कि जो व्यक्ति परमज्ञह्म परमात्माको जैसा है उससे भिन्नरूपमें जानते हैं वे किसी दूसरेके अधिकारमें रहते हैं और विनाश शील लोकोंको प्राप्त होते हैं।

तदर्थमुक्तं तप एतदिज्या ताभ्यामसौ पुण्यमुपैति विद्वान् । पुण्येन पापं विन्हित्य पश्चात्स जायते ज्ञानविदीपितात्मा ॥ ज्ञानेन चात्मानमुपैति विद्वानथान्यथा स्वर्गफलानुकाङ्क्षी । अस्मिन् कृतं तत्परिगृह्य सर्वममुत्र भुङ्क्ते पुनरेति मार्गम् ॥ इति ।

> येषां धर्मे च विस्पर्धा न तद्विज्ञानसाधनम्। येषां धर्मे न च स्पर्धा तेषां तज्ज्ञानसाधनम् ॥ इति ।

यश्चैवं विनियोगज्ञ ईश्वरार्थं कर्मानुतिष्ठति तस्य विदुषो धर्मः पापाद्
बलीयान् इति विद्धि विजानीहि । तस्य पुनः केवलर्कीमणो न बलीयान्, तस्यो-भयोरनुभव एव नान्यतरेणान्यतरस्य विनाज्ञः २४ ॥

केषां र्ताह स्वर्गादिसाधनम् ? केषां वा चित्तशुद्धिद्वारेण ज्ञानसाधनम् ? इति, तत्राह क्लोकद्वयेन—

और वह ज्ञानी पुरुष भी अर्थात् वक्ष्यमाण लक्षणों वाला तथा कर्म विषयक विनियोगको जाननेवाला है अतः परमेश्वरके प्रति समर्पणभावसे कर्मानुष्ठान करता हुआ इस संसार धर्मसे युक्त कर्म द्वारा पापका विनाश कर देता है। इस विषयमें आगे विवेचन किया जायेगा—उसकी प्राप्तिमें हेतुरूप तप और यज्ञ कहे गये हैं तो फिर वह विद्वान् पुरुष इन दोनोंसे पुण्यको प्राप्त करता है पश्चात् पुण्य द्वारा पापको विनष्ट कर ज्ञानमय ज्योतिसे प्रकाशित हो जाता है। उसके अनन्तर वह ज्ञानी पुरुष संविद्रूप ज्ञानसे आत्मतत्त्वको प्राप्त कर लेता है अन्यथा स्वर्ग सम्बन्धी फलकी इच्छा करनेवाला इस लोकमें संपादित समस्त कर्मोको ग्रहण कर परलोकमें कर्मजनित फलके भोग लेनेपर पुनः इसी मार्गसे लौट आता है तथा जिन लोगोंकी धर्मके विषयमें स्पर्धाकी भावना रहती है उन लोगोंके लिए तो धर्मानुष्ठान ज्ञानका साधन बन जायेगा किन्तु जिनकी धर्मके विषयमें प्रतिस्पर्धाकी भावना नहीं रहती है, उनके लिए कर्मानुष्ठान ज्ञानका साधन नहीं बन पाता है।

और इस प्रकार जो कर्म-सम्बन्धी विनियोगको जाननेवाला पुरुष पर-मेरवरके निमित्त कर्मानुष्ठान करता है उस विद्वान् पुरुषके लिए पापसे ही बलिष्ठ धर्मका स्वरूप हो जाता है, ऐसा ही तुम जानो। केवल कर्मकाण्डी व्यक्ति का धर्म उससे बलिष्ठ धर्म नहीं रहता है। उसको तो धर्म और अधर्म दोनोंका ही अनुभव होता है, किसी एकसे दूसरेका विनाश नहीं होता है।। २४।। येषां धर्मेषु विस्पर्धा बल्ले बलवतामिव। ते त्राक्षणा इतः प्रेत्य स्वर्गे यान्ति प्रकाशताम् ॥२५॥

येषां विषयपराणां स्वर्गावावुर्वंश्याविभोगश्रवणात् तत्साधनभूतज्योतिष्टोमाविधमेंषु विस्पर्धा संघर्षो वर्तते—अस्मावहमुत्कृष्टतरं धर्मं कृत्वा अस्माविष्
सुखी भूयासमिति । बले बलवतामिव, यथा बलवतो राज्ञो बलवन्तं राजानं
वृष्ट्वा अहमस्माविष बलवत्तां सम्पाद्यैनं जित्वा अस्माविष सुखी भूयासमिति
संघर्षो वर्तते तद्वत् । ते फलसङ्गसिहता ब्राह्मणा यज्ञाविकारिण इतः प्रेत्य
धूमाविमार्गेण गत्वा स्वर्गे नक्षत्राविक्ष्पेण यान्ति प्राप्नुवन्ति प्रकाशतां प्रकाशम् ।
श्रूयते च—'अथ य इमे इष्टापूतें वत्तमित्युपासते ते धूममभिसम्भवन्ति' इत्यारम्य

ऐसी स्थितिमें फिर किन्हीं लोगोंके लिए धर्म स्वर्गादि लोकोंकी प्राप्तिका साधन माना जाय ? अथवा किन्हीं लोगोंके लिए अन्तःकरणकी विशुद्धिके द्वारा ज्ञानकी प्राप्तिका साधन हो सकता है, इसपर दो क्लोकोंसे समाधान दिया जाता है—

जैसे बलिष्ठ पुरुषोंकी बलमें प्रतिस्पर्घा देखी जाती है वैसे जिन लोगोंकी चर्मके विषयमें प्रतिस्पर्घा रहती है, वे ब्राह्मणलोग यहाँसे प्रस्थान कर स्वर्गमें प्रकाश प्राप्त करते हैं ।। २५ ॥

जिन विषयलोलुप प्राणियोंको स्वर्गादि लोकोंमें उर्वशी आदि अप्सराओंके रूपमें विषयभोगोंकी प्राप्ति होती है, ऐसा सुन कर उन भोगोंको प्राप्तिके साधन-भूत ज्योतिष्टोमादि कर्मानुष्टानोंको करते हुए उनमें परस्पर विस्पर्धा-संघर्षकी स्थित उत्पन्न हो जाती है कि मैं इससे उत्कृष्टतर कर्मानुष्टान कर इससे भी अधिक सुखी हो जाऊँ। जैसे बलमें बलिष्ठ पुरुषोंका अर्थात् जिस प्रकार सब प्रकारसे सैन्यादिष्ट्रप बलसे सम्पन्न चक्रवर्ती राजा अपनेसे भिन्न किसी बलिष्ठ राजाको देख कर प्रतिस्पर्धा करने लगता है कि मैं इससे भी अधिक सुखी हो जाऊँ। इसी प्रकारका व्यवहार जगत्में भी संघष देखा जाता है। अत एव जिन विद्वान् पुरुषोंकी कर्मके विषयमें प्रतिस्पर्धाको भावना निहित्त है वे कर्मजनित फलमें आसिक रखनेवाले बाह्मण यज्ञके अधिकारी लोग शरीर पतनके परचात् इस लोकसे प्रस्थान कर धूमादि मार्गसे गमन करते हुए, स्वगंलोकमें पहुँच जानेपर नक्षत्रादिष्ट्रपसे प्रकाशधर्मको प्राप्त करते हैं। इस विषयमें भगवती श्रुति कहती है कि—कर्मीलोग यज्ञादिष्ट्रप इष्ट, वाणीकूपतडागादिष्ट्रप पूर्तं और दानष्ट्रपसे उपासना करते हैं वे धूममार्गको प्राप्त करते हैं। यहाँसे लेकर यह

'एष सोमो राजा तहेवानामन्नं तं देवा भक्षयन्ति यावत्सम्पातमुषित्वाथैतमेवा-घ्वानं पुर्नानवर्तन्ते' इति ॥ २५ ॥

> येषां धर्मे न च स्पद्धी तेषां तज्ज्ञानसाधनम्। ते ब्राह्मणा इतो मुक्ताः स्वर्गं यान्ति त्रिविष्टपम् ॥२६॥

येषां विषयानाकृष्टचेतसामनित्यफ ग्रसाधनज्योतिष्टोमादौ धर्मे न च स्पर्धा संवर्षो न वर्तते तेषां फलिनरपेक्षमीश्वरार्थं कर्मानुष्ठानवतां तद् यज्ञादिकं कर्म चित्तशुद्धिद्वारेण ज्ञानसाधनम् । वक्ष्यति च भगवान् स्वयमेव शुद्धिद्वारेणैव ज्ञानसाधनत्वम्—'पुण्येन पापं विनिहत्य पश्चात्स जायते ज्ञानविद्योपितात्मा' इति । ये यज्ञादिभिविशुद्ध तत्त्वाः परमात्मानमात्वेनावगच्छन्ति, ते ब्राह्मणा इतोऽस्मात्कार्यकारणलक्षणाल्लोकात्प्रेत्य मुक्ताः स्वगं सुखं पूर्णानन्दं ब्रह्म यान्ति । इतरादः स्वर्गादस्य वैलक्षण्यमाह्—ि त्रविष्टपमिति । त्रिभिराध्यात्मिकादितापेः

प्रकामान सोम है वह देवताओं का अन्त है, उसको देवतालोग भक्षण करते हैं, वे कर्मीलोग उस दिव्यलोकमें कर्मफलके विनाशपर्यन्त रह कर पुनः इसी धूम-मार्गसे वापस लौट आते हैं।। २५।।

तथा जिन लोगोंको धर्मके विषयमें प्रतिस्पर्धाकी भावना नहीं रहती है, उनके लिए निष्कामकर्मादि ज्ञानकी प्राप्तिमें साधनरूप वन जाते हैं। इसलिए वे ब्राह्मणलोग इस लोकसे विमुक्त होकर त्रिविष्टिप नामक स्वर्गलोकको जाते हैं।। २६॥

जिन विद्वान् पुरुषोंके चित्तमें विषयोंके प्रति अनासक्तभाव हो गया है तथा अनित्य क्षणभङ्कर फलके साधनभूत ज्योतिष्ठोमादि धर्मोमें प्रतिस्पर्धा-संघर्षका भाव नहीं रहा है। कर्मजनित फलकी अपेक्षासे रहित केवल परमेश्वर-के निमित्त कर्म करनेवाले उन विद्वज्जनोंका जो यज्ञादिष्ठप कर्म है वह अन्तः-करणकी विशुद्धि द्वारा तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिका साधन बन जाता है। और इस विषयमें भगवान् स्वयमेव चित्तकी विशुद्धि द्वारा ज्ञान प्राप्तिमें साधनभूत उन कर्मोका निर्वचन करेंगे—'वह विद्वान् पुरुष पुण्यात्मक कर्मके बाहुल्यसे पापकर्मकी निवृत्ति कर ज्ञानसे प्रकाशरूपताको प्राप्त कर लेता है।' जो विद्वान् यज्ञादि कर्मसे विशुद्ध अन्तःकरण हुए परमब्रह्म परमात्माको अपने आत्मरूपसे साक्षात्कार कर जान लेते हैं। वे ब्राह्मणलोग इस कार्य-कारणात्मक लोकसे प्रस्थान कर लेनेपर विमुक्तभावको प्राप्त कर लेते हैं और वहाँ स्वगंविषयक सुखस्वरूप परिपूर्णानन्द परमात्माको पा लेते हैं। क्लोकमें उद्धृत 'त्रिविष्टिप'

सत्त्वादिभिर्जाग्रदादिभिर्वा विमुक्तं स्वरूगविष्टं पातीति त्रिविष्टपम् । अथवा, त्रैविष्टमधिकारिणं पातीति त्रिविष्टपमिति ॥ २६ ॥

इदानीं विदुषः समाचारमाह—

तस्य सम्यक् समाचारमाहुर्वेदविदो जनाः। नैनं मन्येत भूयिष्ठं वाह्यमाम्यन्तरं जनम्।।२७॥

तस्य विरक्तस्य विदुषः सम्यक् समाचारं वेदविदो जना विद्वांस आहुः।
नैनं योगिन मन्येत चिन्तयेद् भूयिष्ठं बहु बाह्यमाम्यन्तरं जनम्। पुत्रमित्रकलत्राद्याभ्यन्तरम, इतरद् बाह्यम्। यथा पुत्रमित्रादयो न गृह्धन्ति तथा तेषामगोचर एव वर्तत इत्यर्थः ॥ २७ ॥

इस अंश द्वारा दूसरे स्वर्गसे इसकी विलक्षणता बतलायी है। आध्यात्मिक, आधिदैविक और आधिभौतिक इन तापत्रयसे, सत्त्र, रज और तम इन गुण-त्रयसे अथवा जाग्रत्, स्वप्न और सुषुप्ति इन अत्रस्थात्रयसे विमुक्त होकर अपने स्वरूपमें समाहित हुए पुरुषका जो पालन करता है इसीसे वह त्रिविष्टिप कहलाता है। अथवा उक्त सब भावोंसे सम्पन्न अधिकारी पुरुषको रक्षा करता है उसका नाम भी त्रिविष्टिप है।। २६॥

सम्प्रति ज्ञानी पुरुषके विषयमें आचार-विचारविषयक विवेचन किया जा रहा है—

वेदज्ञ पुरुषोंने उम ज्ञानीके आचरणका भली प्रकार विवेचन किया है। लोग बाह्य और आन्तर व्यवहारमें बहुवा इस ज्ञानोको स्वीकार नहीं करते हैं !! २७ ॥

वेदतत्त्वको जाननेवाले विद्वज्जनोंने उस विरक्त ज्ञानी पुरुषका आचरणके विषयमें अच्छी प्रकारसे विवेचन किया है। तथा इस योगी पुरुषको पारिवारिक और बाहरी सभी लोग अधिकतर महत्त्व नहीं देते हैं; क्योंकि उसकी आन्तर-चर्याको जानना उन पामर लोगोंके लिए अत्यन्त कठिन-सा ही है इसलिए उसकी विशेषताका आकलन सांसारिक लोग नहीं कर पाते हैं। पुत्र, मित्र, कलत्र आदि सभी पारिवारिक सदस्य निकटवर्ती आन्तरिक व्यक्ति कहलाते हैं और इसके अतिरिक्त सभी लोग बाहगी माने जाते हैं। भाव यह है कि पुत्र, मित्र एवं कलत्रादि उसकी साधन चर्याको जान न लें, इसलिए कुछ भिन्न प्रकार का ही आचरण करता हुआ यह ज्ञानी पुरुष उन पारिवारिक लोगोंकी हिष्टको बचाता हुआ अपनेमें समाहित होकर रहता है। २७॥

0

कीदृक्षे देकेऽस्य वास इत्याह— यत्र मन्येत भूयिष्ठं प्रावृषीव तृणोदकम् । अन्नपानं च विप्रेन्द्रस्तज्जोवेन्नानुसंज्बरेत् ॥२८॥ ी

यत्र यस्मिन् देशे मृगचोरादिपोडारिहते अन्नपानादि भूयिष्ठं बहुलं वर्तते इति मन्येत प्रावृषीव तृणोदकं बहुलं भवति तद्वत् । तृणोलपिमिति केचित्- 'तृणोलप इति ख्यातो मुनिभोज्यौदनादिषु' इति वदन्ति । दूर्वाविशेष इति केचित् । तत्र स्थित्वा तदन्नपानादिकमुपजीवेत् । नानुसंज्वरेत् संतप्तो न भवेत् । अन्यथा अन्नपानादिरिहते देशे कथं नाम देह्यात्रा सिद्वचेदिति संतप्तो भवेत्, ततस्र न योगसिद्धिः ॥ २८॥

तत्राप्येवंविवजनसमीपे वास इत्याह-

यत्राकथयमानस्य प्रयच्छत्यशिवं भयम्। अतिरिक्तमिवाकुर्वेन् सश्रेयान् नेतरो जनः॥ २६॥ यत्र यस्मिन् देशेऽकथयमानस्य तूर्व्णीभूतस्य स्वमाहात्म्यं प्रच्छादयतो

इस ज्ञानी पुरुषको आवास किस स्थानमें करना समुचित है, इसपर कहते हैं--

तत्त्ववेत्ता विप्रलोगको उचित है कि वे उसी स्थानको वरण करें जहाँपर वर्षा ऋतुमें तृण एवं जलको भाँति फलाहारका आधिक्य प्रतीत हो, शरीरको अनावश्यक पोडा न पहुँचावे ॥ २८ ॥

हिंसक, पशु जीव-जन्तु आदि और चौरादि-संस्कारहोन पामर प्राणियोंके मध्यमें न रहे तथा उपद्रवरहित शान्त-सोम्य वातावरण हो और शरीर-निर्वाहके लिए पर्याप्त खाद्यादि सामग्रोकी समयानुसार सुविधा होती रहे। वर्षाकालमें तृण एवं जलकी भाँति साधकको अपनी साधनामें शरीर निर्वाहार्थं उपयोगी साधन-सामग्रीकी सहज प्राप्ति हो सके ऐसे प्राक्वितिक सुषमासे युक्त स्थानमें निवास करें। मुनिजनोंके लिए अन्-पानादिके अथंमें 'तृणालप' शब्दका प्रयोग होता है इस प्रकार कोषकारके अनुसार कुछ लोग 'तृणालप' पदका पाठान्तर तृणोपल भी कर देते हैं इसलिए उसे दूर्वीविशेषके अथंमें भी प्रयुक्त करते हैं। अनुसंज्वरित-किसी भी प्रकारका संताप प्राप्त न हो। यदि उक्त प्रकारका सुविधाजनक स्थान-वातावरण न होगा तो अन्त-पानादिसेरहित प्रदेशमें साधक पुरुषकी जोवन-यात्रा कैसे चलेगी? भावार्थं यह है कि यदि साधनाकालमें संतापपूर्ण वातावरण रहेगा तो उससे योगसिद्धि नहीं हो पायेंगी॥ २८॥

येन केनिविदाच्छन्नस्य येन केनिवदाशितस्य यत्र क्वचनशायिन आत्मानमेव लोकं पश्यतो जडमूकबालिपशाचादिवत्संचरतः परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य प्रयच्छत्यशिवं भयम् अशिवमकल्याणमवमःनादिकं प्रयच्छति तथा अतिरिक्त-मिवाकुर्वन्—यथा कश्चित् स्थितप्रज्ञलक्षणज्ञो ब्रह्मविदित ज्ञात्वा प्रणिपात-नमस्कारादिपूर्वकमीश्वरबुद्ध्या पूजयित तद्वदज्ञाततया अतिरिक्तं ब्राह्मणजाित मात्रप्रयुक्तगुजाितरिक्तं पूजान्तरं ब्रह्मविदनुरूपमकुर्वन्नवमानादिकमेव कुर्वन् यो जनः सोऽस्य विदुषः श्रेयान् । नेतरो यः प्रणिपातादिपूर्वकशोश्वरबुद्धचा सम्पूजयित । तथा चाह भगवान् मनुः—

> सम्मानाद् ब्राह्मणो नित्यमुद्धिजेत विषादिव। अमृतस्येव चाकाङ्क्षेदवमानस्य सर्वदा॥

उस स्थानमें भी ज्ञानी पुरुषको उक्त प्रकारके लोगोंके समीप ही रहना समुचित समझा जाता है, इस पर कहते हैं—

जहाँपर निवास करते हुए उसके साथ लोग अभद्र और उपेक्षापूर्ण व्यवहार करते रहे और इससे भिन्न सत्कारादि भी न करे, ऐसे लोग ही उसके लिए श्रेष्ठ है, दूसरे नहीं, जो उसका सम्मान करते हैं ॥ २९ ॥

जिस एकान्त निर्जन प्रदेशमें मौनावलम्बी होकर शान्तभावसे रहते हुए अपने माहात्म्यको प्रकट न करते हुए; जिस किसी भी व्यक्तिके द्वारा उसके लिए वस्त्रको व्यवस्था कर देना, जिस किसीके द्वारा भोजन करवाना, जहाँ कहीं भी पड़े रहना और आत्मप्रकाशको हो देखना, जड, मूक, बालक एवं पिशाचादिके समान घूमते रहना ऐसे परमहंस परिवाजकाचायंके प्रति लोग अशिव-अकल्याण अर्थात् तिरस्कारादिके भावसे व्यवहार करे तथा इसके विपरीत व्यवहार न करे। जैसे कि कोई स्थितप्रज्ञ पुरुषके लक्षणको जानने-वाला व्यक्ति 'यह ब्रह्मवेता पुरुष है।' ऐसा उसके आवरणसे परिज्ञान प्राप्त कर, उसके प्रति दण्डवत् प्रणाम एवं श्रद्धा भिक्तपूर्वक ईश्वर बुद्धिसे पूजन करता है, उसके समान जा लोग अज्ञातरूपसे ब्राह्मणजाति-मात्रके लिए प्रयुक्त पूजाके अतिरक्त ब्रह्मवेत्ता पुरुषके अनुरूप दूसरे प्रकारको पूजा नहीं करता है, वह व्यक्ति ही इस ज्ञानी पुरुषके लिए सर्वश्रेष्ठ समझा जाता है किन्तु जो प्रणिपाति ही इस ज्ञानी पुरुषके लिए सर्वश्रेष्ठ समझा जाता है किन्तु जो प्रणिपाति ही इस ज्ञानी पुरुषके लिए सर्वश्रेष्ठ समझा जाता है किन्तु जो प्रणिपाति ही इस ज्ञानी पुरुषके लिए सर्वश्रेष्ठ समझा जाता है किन्तु जो प्रणिपाति ही इस ज्ञानी पुरुष के सरते हैं वे लोग हो इसके लिए उपयुक्त भी है—इससे भिन्न नहीं, ऐसा ही भगवान् मनुने भी कहा है कि—ब्रह्मवेत्ता पुरुष सम्मान आदिसे सदा दूर हो रहें और तिरस्कारको सदा अमृतवत् इच्छा करते

इति । तथा चाह भगवान् पराशरः— सम्मानना परां हानि योगर्द्धेः कुरुते यतः । जनेनावमतो योगी योगर्सिद्धं च विन्दति ॥ इति ॥ २९ ॥

कोदृशस्य तर्ह्यानं भोज्यमित्याह—

यो वाऽकथयमानस्य ह्यात्मानं नातुसंज्वरेत् । ब्रह्मस्वं नोपहन्याद् वा तदन्नं सम्मतं सताम् ॥ ३०॥

यो वा अकथयमानस्य तूष्णींभूतस्य सर्वोपसंहारं कृत्वा पूर्णानन्दाःमना अवस्थितस्य आत्मानं नानुसंज्यरेत्—न तापयेत्, ब्रह्मस्वं नोपहन्याद्वा—ब्रह्म-निष्ठासाधनभूतं चैलाजिनकुशपुस्तकादिकं नोपहन्याद्वा । तथा चोक्तम्—

> रत्नहेमादिकं नास्य योगिनः स्वं प्रचक्षते । कुशवल्कलचैलाद्यं ब्रह्मस्वं योगिनो विदुः ॥

रहें। और भगवान् पराशरमुनिका भी यही कथन है कि — जिससे योगीकी आत्मसिद्धिके लिए सम्मान अत्यन्त हानिकारक है और जनसमुदायसे तिरस्कृत हुआ योगी पुरुष अपनी योगसिद्धिमें अविलम्ब ही सफलता पा लेता है।। रू९।।

ऐसी स्थितिमें ज्ञानीके लिए कैसे लोगोंका अन्त-पानादि ग्रहण करना समुचित समझा जाय ? इसका उत्तर देते हैं—

जो पुरुष मौनभावसे रहनेवाले सन्तके चित्तमें किसी भी प्रकारका विक्षेप उत्पन्न न करता हो और ब्रह्मनिष्ठामें बाधा न पहुँचाता हो उसका अन्न सज्जनोंको ग्रहण करना चाहिए।।३०।।

जो पुरुष अन्य किसी भी प्रकारके व्यापारमें नहीं जुड़ा हुआ है और समस्त बाह्यवृत्तियोंको बाह्यविषयोंसे अपनेमें समाहित करता हुआ रहता है तथा परिपूर्ण आनन्दरूपसे अपने आत्मस्वरूपमें अवस्थित रहनेवाले इस ज्ञानी पुरुषके चित्तको संताप न पहुँचावें अर्थात् किसी भी प्रकारसे सन्तके चित्तमें विक्षेप उत्पन्न हो ऐसा कार्य न करे इसके ब्रह्मभावको विनष्ट न करें अथवा ब्रह्मनिष्ठाके साधनभूत वस्त्र, मृगचर्म, कुशासन, एवं ग्रन्थादिको विनष्ट न करता हो। और ऐसा ही कहा गया है कि—यद्यपि ज्ञानीके लिए रत्न एवं सुवर्णादि साधन नहीं है किन्तु उसकी ब्रह्मनिष्ठामें उपयोगी साधन-सामग्री तो कुश, वस्कल एवं चीरवस्त्रादि ही है, वस्तुत: इसको ब्रह्मनिष्ठ भी कहा जाता है।

इति अन्यदिप ब्रह्मस्वं ब्राह्मणस्वं नोपहन्याद्वा—तदन्नं तस्यान्नं सम्मतं सतां भोज्यत्वेन ॥ ३० ॥

पुनरिप तस्यैव समाचारमाह—

नित्यमज्ञातचर्या मे इति मन्येत ब्राह्मणः। ज्ञातीनां तु वसन् मध्ये नैव विन्देत किंचन ॥ ३१॥

नित्यं नियमेन अज्ञातचर्या गूढचर्या मे मम कर्तव्येति मन्येत ब्राह्मणो ब्रह्मवित् । ज्ञातोनां पुत्रमित्रकलत्रादोनां मध्ये संनिधौ वसन्नैव विन्देत प्रतिपद्येत किंचन किंचिदिप ।

कश्चनेति केचित् । पुत्रमित्रकलत्रादिकं परित्यच्य केवलं स्वात्मनिष्ठो गूढचर्यो भवेदित्यर्थः ।

तथा च श्रुतिः ---

कुटुम्बं पुत्रदारांश्च वेदाङ्गानि च सर्वशः । यज्ञं यज्ञोपवीतं च त्यक्त्वा गूढश्चरेन्मुनिः ॥

इस प्रकार उक्त साघन-समूहके अतिरिक्त जो दूसरे ब्रह्मस्व-ब्राह्मणस्व स्वभावका उच्छेद न करता हो । इसल्रिए उस विवेकी व्यक्तिका अन्न-पानादि ज्ञानी पुरुषों के लिए खाद्यरूपसे ग्रहण करना समुचित है ।। ३० ।।

आगे भी ज्ञानोपुरुषके आचार-विचारका विवेचन किया जा रहा है-

ब्रह्मवेत्ताका यह परम कर्तव्य है कि परिवारिक सदस्योंके बीचमें रहते हुए भी मेरी नियमितरूपसे साधना गोपनीय रहे और किसी भी वस्तुको अपना स्वरूप न माने ॥ ३१ ॥

ब्रह्मवेत्ता ब्राह्मण पुरुष ऐसा माने कि मेरी परमार्थरूपा अज्ञातचर्या गोपनीयरूपसे नियमपूर्वक निरन्तर चलती रहे। पुत्र, मित्र, कलत्र आदि अपने पारिवारिक सदस्योंके बीचमें-सिन्निधमें व्यवहार करता हुआ वह ब्रह्मवेत्ता किसीको भी अपना स्वरूप न समझे। कुछ लोग 'कश्चन' ऐसा पाठान्तर करते हुए इसको पढ़ते हैं। विवेकी पुरुष पुत्र, मित्र और कलत्रादिकोंका भी परित्याग कर केवल अपने आत्मस्वरूप समाहित होकर रहें। यही भावार्थं है। ऐसा ही श्रुतिका कथन है कि — 'तत्त्वज्ञानिवषयक मनन करनेवाले मुनि कुटुम्ब, पुत्र, पत्नी एवं सब प्रकारसे षडङ्गपूर्वक वेदशास्त्र, यज्ञ और यज्ञोपवीतका परित्याग कर अत्यन्त गोपनरू से विचरण करते रहें।'

तथा चाह भगवान् वसिष्ठः—

यन्न सन्तं न चासन्तं नाश्रुतं न बहुश्रुतम् । न सुवृत्तं न दुर्वृत्तं वेद कश्चित् स ब्राह्मणः ॥ जानन्नपि हि मेघावी जडवल्लोक आचरेत् ॥

इति । ईदृशस्यैव ज्ञाननिष्ठाप्राप्तिलक्षणो मोक्षो नान्यस्य, विक्षेप-बाहुत्यादिति भावः ।

अथवा, 'नित्यमज्ञातचर्या मे अज्ञाते चक्षुराद्यविषयभूते वाचामगोचरेऽनुदितानस्तमितज्ञानात्मनावस्थितेऽशनायाद्यसंस्पृष्टे पूर्णानन्दस्वरूपे सर्वान्तरे
प्रत्यग्भूते ब्रह्मणि चर्या निष्ठा समाधिलक्षणा मे मम कर्तव्या, न पराग्भूतदेहेन्द्रियपुत्रमित्रकलत्रादौ स्थूलोऽहं कृशोऽहं गच्छामि तिष्ठामि क्लोबः काणः
मूको बिधरोऽमुष्य पुत्रोऽस्य नप्ता ब्राह्मगोऽहं क्षत्रियोऽहं भार्या मे पुत्रो मे विभवो
मे स्निग्धबन्धुसुहृदः—इत्येवमात्मिका कर्तव्या' इति मन्येत ब्राह्मणो ब्रह्मवित् ।
तथा च श्रुतिः—'यच्चक्षुषा न पश्यित, येन चक्षुंषि पश्यित, तदेव ब्रह्म' इति ।

और भगवान् विसष्ठने भी कहा है कि—जो कोई सन्त, असन्त, विद्वान्, अविद्वान्, सदाचारी और दुराचारीको जानता है वस्तुतः वह तत्त्ववेत्ता पुरुष ही ब्राह्मण कहलाता है; क्योंकि मेघावी पुरुष सब कुछ जानते हुए भी संसारमें जडवत् आचरण करें। भावार्थ यह है कि उक्त प्रकारके लक्षणवाले पुरुषको हो ज्ञानिष्ठाको प्राप्तिरूप मोक्ष सुलभ हो सकता है; क्योंकि अन्य लोगोंके चित्तमें विक्षेप अधिक है इसलिए किसी दूसरेको नहीं मिल सकता है।

अथवा मेरी अज्ञात चर्चा हो।' इस वाक्यसे यह विज्ञापित हो रहा है कि जो अज्ञात-चक्षुरादिका अविषय, वाणीसे अकथनीय, मनसे अचिन्तनीय और उदय-अस्तभावसे रहित संविद्रूप ज्ञानप्रकाशमें अवस्थित, प्राणके धमें क्षुत्पिपासादिसे रहित जो परमानन्दस्वरूप, सर्वान्तर एवं प्रत्यग्रूप है उसे परम- ब्रह्म परमात्मामें चर्या अर्थात् समाधि लक्षणवाली स्थिति करनी चाहिए। मैं स्थूल हूँ, मैं कुश हूँ, मैं जाता हूँ, मैं बैठा हूँ, मैं नपुंसक हूँ, मैं काणा हूँ, मैं बिघर हूँ, उसका मैं पुत्र हूँ, इसका मैं नाती हूँ, मैं ब्राह्मण हूँ; मैं क्षत्रिय हूँ, मेरी भार्या है, मेरा पुत्र है, मेरा ऐश्वर्यं, मेरे स्नेही बन्धु-बान्धव हैं, इस प्रकारकी देहेन्द्रिय, पुत्र, मित्र, कलत्रादि सांसारिक वस्तुओंमें मिध्यानिष्ठा नहीं रखनी चाहिए। ऐसा ब्रह्मवेता ब्राह्मण मानता हुआ आचरण करें। इस विषयमें भगवती श्रुति भी कहती है कि—जिसको चक्षु इन्द्रियसे प्रत्यक्षका विषय नहीं किया जा सकता है किन्तु जिससे चक्षु आदि इन्द्रियाँ अपने-अपने व्यापारको

यस्मादेवमज्ञात एव ब्रह्मणि निष्ठा कर्तंच्या तस्माद् ज्ञातीनाम् क्रोधमानादयो दोषा विषयादचेन्द्रियाणि च। एतं एव समाख्याता ज्ञातयो देहिनस्तव।।

इतीन्द्रियादीनां ज्ञातिशब्देनोक्तत्वादिन्द्रियादीनां मध्ये वसन् पश्यन् श्रुण्वन् स्पृशन् जिझ्रन्गच्छन् अश्नन् मन्यमानो विजानन्निप नैवमात्मानं प्रमात्रादिरूपेण विन्देत प्रतिपद्येत, तत्साक्षित्वादात्मनः । तथा च श्रुतिः—'अथ यो वेदेदं जिझाणीति स आत्मा' इति । देहद्वयतद्धर्मानात्मत्वेन न गृह्णीया-दित्यर्थः ॥ ३१ ॥

कस्मात् पुनरेवं न गृह्यत इत्याह—

को ह्येवमन्तरात्मानं ब्राह्मणो मन्तुमईति। निर्किङ्गमचलं शुद्धं सर्वद्वनद्वविवर्जितम्॥ ३२॥

को हि निर्लिङ्गः स्थूलसूक्ष्मर्वाजतम् अचलं क्रियाकर्त्रादिशून्यं शुद्धम् अविद्यादिदोषरहितं सर्वद्वन्द्वविर्वाजतम् अशनायापिपासाशोकमोहजरामृत्यु-

सम्पादित करती हैं, वस्तुनः वही ब्रह्म है।' जबिक इस प्रकार तत्त्ववेत्ताको अज्ञात ब्रह्ममें निष्ठा करनी चाहिए। इसिलए ज्ञानियोंके लिए क्रोध और सम्मानादि दोष, विषय एवं इन्द्रियाँ ये ही सब तुझ देहधारीके लिए ज्ञाति शब्दसे प्रसिद्ध हैं।' इस प्रकार इन्द्रियादिको ही 'ज्ञाति' शब्दसे प्रयोग किया गया है। इसिलए इन्द्रियोंके बीचमें रहते हुए घ्राणेन्द्रियसे गन्धको ग्रहण करते हुए, गमन करते हुए, भोजन करते हुए माननेवाला यह जानता हुआ भी अपने आत्माको प्रमातादिरूपसे न जाने। इसिलए कि आत्मा तो उन सबका साक्षी है। ऐसा श्रुति का कथन है—जो व्यक्ति यह जाने कि मैं ही सूँघता हूँ, वह आत्मा है। जिससे कि स्थूल-सूक्ष्म ये दोनों शरीर और उनके धर्मांको आत्ममावसे ग्रहण न करें, यहो कहनेका अभिप्राय है॥ ३१॥

जब ऐसी बात है तब फिर आत्माका ग्रहण क्यों नहीं होता है ? इसका

समाधान करते हैं-

जो लिङ्गशून्य, अचल, समस्त राग-द्वेषादि धर्मोंसे विमुक्त अन्तरात्माको कौन ब्रह्मवेत्ता दृष्टिगोचर कर सकता है ? ॥ ३२ ॥

जो निर्लिङ्ग अर्थात् उसके ज्ञापक होनेमें कोई भी चिह्न नहीं है यह ऐसा हो है और उसका स्वरूप स्थूल-पूक्ष्मके मेदसे रहित है। इसलिए वह परमतत्त्व 1000

शीतोष्णसुखदुःखादिवर्मविर्वाजतम् अन्तरात्मानं सर्वान्तरं प्रमात्रादिसाक्षिण-मात्मानं मानाविषयभूतम् एवम् उक्तेन प्रकारेण बेहद्वयतद्धर्मतया 'स्थूलोऽहं कृशोऽहं गच्छामि पश्यामि मूको बिधरः काणः सुख्यहं दुःख्यहम्' इति ब्राह्मणः सन् मन्तुमर्हति । तथा सति ब्राह्मणत्वमेव हीयेत इत्यर्थः । वक्ष्यति च—'य एव सत्यान्नापैति स न्नेयो ब्राह्मणस्त्वया' इति ॥ ३२ ॥

यस्त्वेवं मनुते स पापीयानित्याह—

योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चोरेणात्मापहारिणा ॥ ३३ ॥

योऽन्यथा सन्तमात्मानं ज्ञानात्मना निलिङ्गममलं शुद्धं सर्वद्वन्द्वविर्वाजतं

अचल माना जाता है। कर्ता और क्रिया आदिसे रहित होनेके कारण अविद्या आदि दोषोंसे लिस भी नहीं रहता है। अतएव वह विशुद्ध विमल तत्त्व है। समस्त राग हेषादि द्वन्दोंसे शून्य होनेके कारण क्षुत्पिपासा, हर्ष, शोक, जशमरण, शोत-ऊष्ण, सुख-दु:ख और मोह आदि अनित्य धर्मोंसे असंपृक्त रहता है और अन्तरात्मा सबके भीतर स्थित प्रमातादिके साक्षिरूप कूटस्थ आत्मा प्रत्यक्षादि प्रमाणोंका भी अविषय ही है। इस प्रकार उक्त प्रकारसे स्थूल एवं सूक्ष्म ये दोनों प्रकारके शरीर और उनके अनित्यादि धर्मोंसे युक्त होनेसे कौन ब्रह्मवेत्ता पुरुष होनेपर भी उस भूमा परमात्माके विषयमें मिथ्या कल्पना कर विषयरूप से यह मान लेगा कि मैं स्थूल हूँ, मैं कुश हूँ, मैं गमन करता हूँ, मैं देखता हूँ, मैं मूक हूँ, मैं बिधर हूँ, मैं काणा हूँ, मैं सुखी हूँ, मैं दुःखी हूँ, इस प्रकारसे अन्तःकरणके अनित्य धर्मोमें तत्त्वज्ञ पुरुष किसी भी स्थितिमें विषयदिष्ट नहीं करेगा। यदि ऐसी उसकी भावना है तो वह अपने ब्रह्मस्वभावसे प्रच्युत हो जायेगा यही इसका तात्पर्य है। और इस विषयमें आगे विवेचन किया भी जायेगा। जो सदूप आत्मतत्त्वसे प्रच्युत नहीं होता है, वस्तुतः वही ब्रह्मवेत्ता है, ऐसा तुम जानो।। ३२।।

किन्तु इस प्रकार जो व्यक्ति आत्माके विषयमें मिथ्या कल्पना कर लेता है वह तो दड़ा पापी कहलायेगा—जो चिद्रूप आत्माको जडरूपसे ग्रहण करता है उस आत्मघाती चोरसे कौन कौन सा पाप नहीं होता है ? ॥ ३३॥

जो अन्य प्रकारका होता हुआ भी आत्माको उससे विपरीत भावसे

चित्सदानन्दाद्वितीयब्रह्मात्मना सन्तं स्वमात्मानम्, अन्यथा देहद्वयतद्वर्मात्मतया 'कर्ता भोक्ता सुखी दुःखी स्थूलोऽहं कृशोऽहं अमुष्य पुत्रोऽस्य नप्ता ब्राह्मणोऽहं क्षत्रियोऽहम्' इत्येवमात्मना प्रतिपद्यते किं तेन मू खँणानात्मविवा आत्मचोरेणात्मावहारिणा न कृतं पापम् । महापातकादि सर्वं तेनेव कृतिमित्यर्थः । तथा च श्रुतिः—

असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसा वृताः। तांस्ते प्रेत्याभिगच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः॥

इति । तथा चोक्तम्

ब्राह्मण्यं प्राप्य लोकेऽस्मिन् मूको वा विधरो भवेत्। नापक्रामित संसारात् स खलु ब्रह्मघातकः॥

इति । तस्माद्विषयभूतदेहेन्द्रियादिष्त्रात्मभावं परित्यज्य अज्ञात एव वागाद्यगोवरे परमात्मिन निष्ठा कर्तव्येत्यर्थः ॥ ३३ ॥

ग्रहण करता है । संविद्रूप, अलिङ्ग, अमल, विशुद्ध और समस्त राग-द्वेषादि द्वन्द्वोंसे विमुक्त तथा सच्चिदानन्द अद्वितीय ब्रह्मस्वरूप अपने आत्माको जानता हुआ भी उसे भिन्न प्रकारसे अर्थात् स्थूल-सूक्ष्म शरीरोंसे युक्त एवं उनके अनित्यधर्मोसे संपृक्त मान लेता है। जैसे मैं कर्ता, भोक्ता, सुखी, दुःखी हूँ। मैं स्थूल हूँ, मैं कुश हूँ, मैं उसका पुत्र हूँ, मैं इसका नाती हूँ, मैं ब्राह्मण हूँ, मैं क्षत्रिय हूँ, इन कल्पितरूपोंमें ग्रहण करता है। उस आत्मचोर, आत्माका अपहरण करनेवाले मूढ अनात्मज्ञ व्यक्तिके द्वारा कौन-सा पाप नहीं हुआ है ? आशय यह है कि उसीके द्वारा यहाँ समस्त पातकादि कर्म होता है ? इस विषयमें ईश-उपनिषद्का उल्लेख किया जा रहा है कि - 'वे असुर सम्बन्धी अज्ञानात्मक लोक तपसे आच्छादित हैं इसलिए ये आत्मघाती लोग मरणोत्तर उन्हीं लोकको प्राप्त होते हैं।' और ऐसा ही कहा गया है—विद्वान् पुरुषका यह परम कर्त्तव्य है कि वह इस लोकमें रहता हुआ ब्रह्मनिष्ठाको प्राप्त करे और बहिर एवं मूक प्राणीकी भाँति लौकिक-व्यवहार करता हुआ सभीसे उपराम रहे, जो इस संसारसे विमुक्ति नहीं पाता है निःसन्देह वह व्यक्ति आत्मघाती कहलाता है। दंसलिए विषयरूप देहेन्द्रियोंमें आत्मभावको छोड़ करके वागादि इन्द्रियोंके अविषय अज्ञातरूप परमब्रह्म परमात्मामें निष्ठा-स्थिति करनी चाहिए, यही आशय है ॥ ३३॥

अन्यथा देहेन्द्रियतद्धर्माननुपादतः कि भवतीत्यत आह—
अश्रान्तः स्यादनादाता सम्मतो निरुपद्रवः।
शिष्टो न शिष्टवत् स स्याद् ब्राह्मणो ब्रह्मवित् कविः॥ ३४॥

योऽनादाता अनात्मभूतदेहेन्द्रियतद्धर्मानात्मत्वेन नोपादत्ते स पुरुषोऽ श्रान्तः स्यात्—संसारश्रमयुक्तो न भवेत्, अञ्चनायादेवेंहादिधर्मत्वात् । तथा च श्रुतिः—'अञ्चनायािपपासे प्राणस्य शोकमोहौ मनसो जरामरणे शरीरस्य' इति । देहद्वयाध्यासे हि तद्धमिध्यासो भवति । एवमश्रान्ततया निरुपद्रवो भवति । क्रोधहर्षलोभमोहादयोऽन्तराया उपद्रवाः, तद्धीनो निरुपद्रवः, स सम्मतः शिष्टत्वेन विद्विद्भः सम्मतः शिष्टवन्न स्यात्, न आचरेत्, जडवच्चरेद् बाह्मणो बह्मवित्कविः ॥ ३४॥

यदि विवेकी पुरुष देहेन्द्रिय और उनके धर्मोंको आत्मभावसे ग्रहण नहीं करता है, तो उससे क्या अन्तर पड़ता है ? इसपर कहते हैं—

जो अनात्मधर्मीका न ग्रहण करनेवाला व्यक्ति, श्रमसे रहित एवं निरुपद्रव शान्त हो तथा शिष्टजनोंके द्वारा शिष्टवत् देखे जानेपर भी वह तत्त्व-वेत्ता क्रान्तदर्शी ब्राह्मण उन सब लोगोंके बीचमें रहता हुआ लौकिक-व्यवहार करता रहें ॥ ३४ ॥

जो अन्नदाता-अनात्मभूत शरीर, इन्द्रिय और उन सबके अनित्यधर्मों को आत्मरूपसे ग्रहण नहीं करता है वह विद्वान् पुरुष अश्रान्त-श्रमशून्य हो
जाय अर्थात् सांसारिक प्रवृत्तियों ए पृथक् होकर अपनी अज्ञातचर्या में लगा रहे;
क्यों कि श्रुतिपासादि तो देहादिके धर्म हैं। ऐसा ही भगवती श्रुतिका कथन
है कि—क्षुधा और पिपासा प्राणके धर्म हैं, शोक एवं मोह अन्तःकरणके धर्म हैं,
और जरा एवं मृत्यु शरीरके धर्म हैं; जबिक स्थूल-सूक्ष्म इन दोनों प्रकारके
शरीरों के मिथ्या अध्यास होनेपर ही उनके धर्मों का प्राणी अपने में अध्यारोप
कर लेता है इसलिए अनात्मवस्तु में आत्माका और आत्मवस्तु में अनात्मताकी
मिथ्या कल्पना करता है। इस प्रकार संसारकी समस्त बाह्यवृत्तियों में असंपृक्त
रहता हुआ श्रमसे रहित हो कर समाहित हो जाता है। इसीसे निरूपद्रव शान्तभावमें स्वभावतः स्थिति हो जाती है। यद्यपि अपनी स्वरूपनिष्ठा में काम,
क्रोध एवं मोह आदि दोषोंका विघ्नक्पसे उपस्थित होना हो उपद्रव है और
उन दोषोंसे रहित हो जानेपर वह निरुपद्रव शान्तभावमें प्रतिष्ठत हो जाता है,
उस व्यक्तिको शिष्टजनोंके द्वारा भद्र माना जाता है, किन्तु वह ज्ञानी पुरुष

इवानीमगूढचारिणं कुत्सयन्नाह— ये यथा वान्तमश्ननित वाला नित्यमभूत्ये । एवं ते वान्तमश्ननित स्ववीर्यस्योपभोजनात् ॥ ३५॥

मूढी बाल इति प्रोक्तः स्वा च बाल इति स्मृयः' इति दर्शनाद् यथा बालाः स्वानो वा मूढा वा वान्तम् उद्गीर्णमस्निन्त, एवं ये शिष्टा ब्रह्मविदः स्वमाहात्म्यं ख्यापयन्तोऽगूढचारिणः वर्तन्ते, ते वान्तमुद्गीर्णमस्निन्ति स्ववीर्य-स्योपभोजनात् । यदिदं वान्ताशनं तदिदमभूतयेऽनर्थायैवेत्यर्थः । तस्माद् गूढः सन्नशिष्टवदेव समाचरेदित्यर्थः ।। ३५ ॥

इदानीं योगिनः प्रशंसन्नाह—

अनाट्या मानुषे वित्ते आट्या वेदेषु ये द्विजाः। ते दुर्द्वर्षा दुष्प्रकम्प्या विद्यात्तान् ब्रह्मणस्तनुम् ॥ ३६ ॥ अनाट्या अबहुमता असक्तात्मानो मानुषे वित्ते जायापुत्रवित्तादिषु,

भद्र पुरुषोंकी भाँति सर्वथा आचरण न करें; क्योंकि आत्मज्ञानी क्रान्तदर्शिके लिए साधारण व्यक्तिके जैसा व्यवहार करना ही समुचित माना गया है। जिससे कि उसकी ब्रह्मानिष्ठामें अन्तराय उपस्थित न हो।। ३४।।

अब गुप्तरूपसे आचरण न करनेवाले व्यक्तिकी निन्दा करते हुए कहते हैं—

जैसे कुत्ते अपने दमन किये हुएको पुनः खा लेते हैं, वैसे वे ज्ञानी लोग अपने वीयंका उपभोग करनेके कारण वमन ही खा लेते हैं ॥ ३५ ॥

मूढ प्राणीको बालक कहा गया है और कुत्तेको भी बालक ही कहा जाता है। इस सिद्धान्तके अनुसार जैसे बाल-कुत्ता अथवा मूढ प्राणी अपने उदरसे अपरिपक्व अन्नादि पदार्थको पुनः खा लेते हैं। इसी प्रकार शिष्ट ब्रह्मवेत्ता पुरुष अपने महात्म्यका प्रदर्शन करते हुए गुप्तरूपसे आचरण नहीं करते हैं वे लोग अपने वीर्य-सामर्थ्यका उपभोग करनेके कारण वमन किये हुए अन्नादि पदार्थका ही भक्षण करते हैं। भाव यह है कि जो यह वमन किये हुए अपरिपक्व अन्नादि पदार्थका फिरसे भोजनके रूपमें ग्रहण करता है वह तो उनके लिए विनाशका ही सूचक है। इसलिए विद्वान् पुरुषको गोपनीयवृत्ति-पूर्वक आचरण करना चाहिए॥ ३५॥

आढ्या वेदेषु वेदप्रति पाद्यहिंसासत्यास्तेयापरिग्रहब्रह्मचर्यसमाधिताघनेषु ये दिजास्ते दुर्द्धर्षा दुप्प्रकम्प्याः। विद्यात्तान् ब्रह्मणस्तनुम् । ब्रह्मस्वरूपभूतान् इत्यर्थः॥ ३६॥

कि च ब्रह्मविन्महिमैषः—

सर्वान् स्विष्टकृतो देवान् विद्याद् य इह कश्चन । न समानो ब्राह्मणस्य यस्मिन् प्रयतते स्वयम् ॥ ३७॥

सर्वानग्न्यादीन् स्विष्टकृतः सुष्ठु इष्टं कुर्वन्तीति । तथा च श्रुतिः—'स्विष्टं कुर्वन् स्विष्टकृत् इति । देवान् प्रत्येकमुद्दिश्य त्यागार्थं विद्याद् य इह कश्चन सर्वदेवतायाज्यपि ब्राह्मणस्य न समानो ब्राह्मणेन ब्रह्मविदा न समान इत्यर्थः ।

सम्प्रति योगी पुरुषकी प्रशंसा करते हुए कहते हैं-

जो ब्राह्मण मानुषी सम्पदासे सम्पन्त नहीं हैं अपितु वेदसम्बन्धी साधनोंसे प्रतिभायुक्त हैं वे अजेय हैं और बड़े कष्टसे भी विचलित नहीं होने-वाले हैं। अतः उन्हें ब्रह्मका ही विग्रह जानो।। ३६।।

जो ब्राह्मण लोग जाया, पुत्र और वित्तादि मानुषी सम्पदामें अनाढ्य है अर्थात् बहुत नहीं माननेवाले अनासक्त बुद्धिवाले होते हैं और वेदोंमें अर्थात् वेदप्रतिपाद्य अहिंसा, सत्य, अस्तेय, अपिरग्रह, ब्रह्मचर्य एवं समाधिरूप साधनोसे युक्त हैं वे अजेय एवं दुष्कप्य होते हैं। तात्पर्यं यह है कि उनको साक्षात् ब्रह्मका विग्रह अर्थात् ब्रह्मका स्वरूप ही समझना चाहिए॥ ३६॥

और भी यह ब्रह्मवेत्ता पुरुषकी महिमा है कि-

जो कोई व्यक्ति इस लोकमें भली प्रकार इष्ट सिद्धि करनेवाले सभी देवताओं को जानता है और स्वयमेव प्रयत्न भी करता है तो भी वह देवता ब्रह्मवेत्ता पुरुषके तुल्य नहीं होता है।। ३७।।

जो कोई विद्वान् पुरुष अच्छी प्रकार समस्त अग्नि आदि देवताओंकी अभीष्ट सिद्धि करनेवाले होते हैं। ऐसा ही भगवती श्रुतिका कथन है कि—सम्यग्रूपसे अभीष्ट सिद्धि सम्पादित करता हुआ देवताओंकी उपासना करनेवाला स्विष्टकृत् कहलाता है। प्रत्येक देवताओंको उद्देश्य कर त्यागार्थ अर्थात् हिंव देनेके उद्देश्यसे जानेगा, इस लोकमें जो कोई भी व्यक्ति सभी देवताओंके लिए

नैतदाश्चर्यम् यस्मन् देवताविशेषे हविष उद्देशत्यागेन फलायँ प्रयतते स्वयं यजमानः इदमग्नये इदमिन्द्राय' इति सोऽपि हविष्प्रतियोगी देवताविशेषो न समानो ब्रह्मविदा, किमु वक्तव्यं देवपशुर्यजमानो न समान इति । तथा च मोक्षधर्मे —

ब्रग्ह्मणस्य न सादृश्ये वर्तते सोऽपि कि पुनः।
इज्यते येन मन्त्रेण यजमानो द्विजोत्तमः॥
इति। तथा चाह भगवान् मनुः—
ब्रह्मविद्भ्यः परं भूतं न किचिदिह विद्यते। इति॥ ३७॥
यमप्रयतमानं तु मानयन्ति स मानितः।
न मान्यमानो मन्येत नावमानेऽनुसंज्वरेत्॥ ३८॥।

पुनरिप तस्यैव समाचारमाह—
यं ब्रह्मविदम् अप्रयतमानं तूर्णीभूतं सर्वोपसंहारं कृत्वा स्वे महिन्नि
भजन करता है वह भी इस ब्रह्मवेत्ता पुरुषके तुल्य नहीं समझा जाता है;
क्योंकि यह ब्रह्मवेत्ता पुरुष उससे भी बढ़ कर होता है।

इस विषयमें कोई आश्चर्यंकी बात नहीं है। जिस देवताविशेषके प्रति हिवका दान करनेसे यजमान फलप्राप्तिके निमित्त प्रयत्न करता है कि 'यह हिव द्रव्य अग्निदेवके लिए है और यह हिव द्रव्य इन्द्रदेवके लिए है।' इस प्रकार वह भी उम हिवका प्रतियोगी देवताविशेष ब्रह्मत्रेत्ता पुरुषके समान नहीं होता है, इस विषयमें इससे अधिक क्या कहा जाय, जबिक उस देवताका पशु यजमान ही उसके तुल्य नहीं है।

ऐसा ही मोक्षधमें भी कहा गया है कि —समतामें तो उस देवताकी भी कोई गिनती नहीं है। जिस मन्त्रसे यजन किया जाता है और जो ब्राह्मण यजनरूप किया भी करता है उनके लिए कहना ही क्या है? तथा भगवान् द्वारा भी यही कहा गया है कि—'इस संसारमें ब्रह्मवेत्ता पुरुषके समान कोई भी पदार्थं देखनेमें नहीं आता है'॥ ३७॥

आगे भी इसी ब्रह्मवेत्ता पुरुषके आचरण पर विवेचन किया जायेगा— परन्तु यत्नशील जिस ज्ञानोका लोग सम्मान करते हैं उन लोगोंसे मैं सम्मानित हूँ ऐसा नहीं मानेगा और अनादर करनेपर उसे कब्ट भी नहीं होगा।। ६८।।

जो सांसारिक पदार्थीके लिए यत्न न करनेवाले, सदा अपनेमें समाहित

स्व्यवस्थितं ब्रह्मचर्यादेव कृतसंन्यासिनं वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थं परमहंस-परिव्राजकाचार्यं गूढचारिणं केचिद्विद्वांसः स्थितप्रज्ञलक्षणज्ञा ब्रह्मविदिति मत्वा मानयन्तिपू जयन्ति चेत्, स तैः पूजितो विद्वान् न 'मान्यमानः अहम्' इति मन्येत । तथा, स्थितप्रज्ञलक्षणानामनिभज्ञाः 'जड इति' मत्वा अवमानं कुर्वन्ति इति चेत तस्मिन् अवमाने निमित्ते नानुसंज्वरेत् — नानुतप्येत् ॥ ३८ ॥

लोकस्वभाववृत्तिहिं निमेषोन्मेषवत् सदा । विद्वांसो मानयन्तीह इति मन्येत मानितः ॥ ३६ ॥ अधर्मविदुषो मूढा लोकशास्त्रविवर्जिताः । न मान्यं मानयिष्यन्ति इति मन्येदमानितः॥ ४० ॥

कथं तर्हि मानितेनावमानितेन वा मन्तव्यम् ? इत्याह इलोकद्वयेन— यदिदं विद्वांसो ब्रह्मविदं मानयन्ति इति तत्तेषां निमेषोन्सेषवत्

होकर रहनेवाले समस्त इन्द्रिय-समूहके विषयोंसे उपरामभावको प्राप्त होकर अपनी स्वरूपगत महिमामें आरूढ हुए ब्रह्मचर्य आश्रमसे ही संन्यासमार्गका अनुगामी वेदान्तविषयक तत्त्वज्ञानमें टढिनिश्चयवाले, गुप्तरूपसे चर्चा करनेवाले परमहंस परिब्राजकाचार्यं ब्रह्मनिष्ठ ज्ञानी पुरुष है, स्थितप्रज्ञाके लक्षण जाननेवाले कुछ विद्वान् यह ब्रह्मनिष्ठ है, ऐसा समझ करके यदि उसका सम्मान-पूजन करता है तो वह उन लोगोंके द्वारा सम्मानित हुआ हूँ ऐसा न मानें और यदि स्थितप्रज्ञाके लक्षण न जाननेवाले कुछ अनिभज्ञ पामरजनोंके द्वारा यह माना जाय कि 'यह मूढ व्यक्ति है।' ऐसा मान करके उस ज्ञानके प्रति तिरस्कार पूर्ण दृष्टिसे व्यवहार करता है तो भी ज्ञानी पुरुषको उन पामरजनोंके द्वारा किये हुए तिरस्कारसे दुःखी नहीं होना चाहिए अर्थात् उसे किसी भी स्थितिमें संताप नहीं करना चाहिए ॥ ३८ ॥

वह सम्मान करनेसे अथवा सम्मान न करनेसे कैसे मान लेगा कि लोक-व्यवहारका ऐसा ही स्वरूप होता है, इस विषयमें दो क्लोकों द्वारा वर्णन किया जाता है—

इस संसारमें व्यावहारिक सुज्ञ लोग भद्र पुरुषका सम्मान करते हैं इससे ज्ञानी यही माने कि नेत्रोंके उन्मेष एवं निमेषके समान लोककी स्वाभाविक प्रवृत्ति होती है और तिरस्कार करनेपर यह समझे कि ये धर्मके अनिभज्ञ मूखें हैं तथा लौकिक एवं वैदिक परम्परासे प्राप्त व्यवहारज्ञानसे शून्य हैं इसीसे वे मूखेंलोग सम्मानितोंको सम्मान नहीं देंगे ॥ ३९-४० ॥ स्वभाववृत्तिः स्वभाविकी प्रवृत्तिरिति मन्येत । तथा, अवमानितो जनैरवज्ञातो विद्वानेवं मन्येत— अधमंविदुषो मूढा विवेकहोना लोकशास्त्रविविज्ञता न मान्यं मानाहं मानियष्यन्ति, इत्येतदिवदुषां स्वभाव इति मन्येत अमानितोऽपूजितो विद्वान् ॥ ३९-४० ॥

इदानीं मानमौनयोभिन्नविषयत्वमाह—

न वै मानश्र मौनं च सहितौ वसतः सदा। अयं मानस्य विषयो इसौ मौनस्य तद्विदुः॥ ४१॥

न वै मानश्च मौनं च सिहतौ एकत्र वसतः सदा । अयं प्रत्यक्षादिगोचरो लोको— लोक्यत इति प्रपञ्चो मानस्य विषयः । असौ परलोको मौनस्य । कोऽसौ । तद् विदुः । तदिति ब्रह्मणो नाम । तथा चाह भगवान्—

'ॐ तत्सिदिति निर्देशो ब्राह्मणस्त्रिविधिः स्मृतः' इति । तथा चानुगीतासु-

जो ये स्थितप्रज्ञाके लक्षणोंको जाननेवाले व्यावहारिक एजजन हैं वे ब्रह्मनिष्ठ ज्ञानियोंका सदा सम्मान करते हैं, वह उन लोगोंकी नेत्रोंके उन्मेष एवं
निमेषकी भाँति स्वभावसिद्ध प्रवृत्ति है ऐसा ज्ञानीको मानना चाहिए। तथा
पामर प्राणियोंके द्वारा तिरस्कार करनेपर उस तिरस्कृत हुए ब्रह्मवेत्ता पुरुषको
ऐसा मानना होगा कि धमंके तत्त्वको नहीं समझनेवाले मूद-विवेकशून्य एवं
लौकिक एवं वैदिक परम्परासे प्राप्त व्यवहारशून्य बहिमुंखीलोग सम्माननीयोंका कभी भी सम्मान नहीं कर सकते हैं ऐसा ही ज्ञानहीन प्राणियोंकी
प्रकृति देखी जाती है।। ३९-४०।।

सम्प्रति मान और मौनकी पृथग्रूपताका विवेचन किया जा रहा है— वस्तुतः मान और मौन ये दोनों धर्मोंका एकत्र समावेश नहीं देखा जाता है; क्योंकि मानका विषय लोकसे सम्बन्धित है और मौनका विषय परलोकसे सम्बन्धित रहता है जो कि ब्रह्मके नाममें प्रसिद्ध है ॥ ४१ ॥

यह निश्चित है कि कभी भी मान और मौनमें घमंद्रय एक स्थानिकोष-में एक साथ होकर नहीं रह सकते हैं; जबिक यह तो प्रत्यक्षतया देखनेमें आता है और जो प्रपञ्चका विषयभूत लोक है वह साक्षात् मानका विषय माना जाता है। वह परलोक कौन-सा है? जो 'तत्' शब्दसे प्रसिद्ध है और 'तत्' शब्द परमात्माका वाचक है। ऐसा ही गीताके सप्तदश अध्यायमें भगवान् द्वारा कहा गया है—

'ॐ, तत्, और सत् ऐसे तीन प्रकारका ब्रह्मका नामं कहा गया है।'

'ॐ तत्सिद्धिष्णवे चेति सायुज्यादिप्रदानि वै।' इति तच्छब्दवाच्यं ब्रह्म मौतस्य विषय इत्यर्थः। एतदुक्तं भवति- मानात्संसारप्राप्तिः, मौनेन ब्रह्मः प्राप्तिरिति। उक्तं च हैरण्यगर्भे—

बन्नाङ्गनादिभोगेषु भावो मान इति स्मृतः । ब्रह्मानन्दसुखप्राप्तिहेतुर्मौनमिति स्मृतम् ॥ इति ॥ ४१ ॥ इदानीं मानार्थसंवासेऽपवर्गाभावं दर्शयति —

श्रीहिं मानार्थसंवासात् सा चापि परिपन्थिनी । ब्राह्मी सुदुर्रुभा श्रीहिं प्रज्ञाहीनेन क्षत्रिय ॥ ४२ ॥

हे क्षत्रिय ! मानार्थसंवासान्मानविषयसंवासान्मानगोचरे प्रपञ्चे वर्तमानस्य स्वर्गपदवन्नादिसाधनभूतं कर्मानुतिष्ठतो विषयविषान्धस्य श्रीहि भवति । सा चापि श्रोः परिपन्थिनो श्रेयोमार्गविरोधिनो । तथा च मोक्षथर्मे—

> निबन्धिनो रज्जुरेषा या ग्रामे वसतौ रतिः । छित्त्वैनां सुकृतो यान्ति नेनं छिन्दन्ति दुष्कृतः । इति ।।

तथा अनुगीतामें भी उल्लेख किया हुआ है कि 'ॐ तत्सिद्धिष्णवे' निःसन्देह ये पद साय्ज्यपदवी देनेवाले हैं। भाव यह है कि 'तत्' शब्दका वाच्य मौन ही उसका विषय है। और यह कहा जाता है कि सम्मानसे तो जन्म-मरणक्ष्प संसारधर्मकी प्राप्ति होती है और मौनसे ब्रह्मभावकी स्थिति सम्पन्न हो जाती है। ऐसा ही हिरण्यगर्भ संहितामें उल्लेख है कि-अन्न, स्त्री आदि भोग्य-वस्तुओं में मानसिक वृत्तियोंका सदा बने रहना तो सम्मान है तथा परमब्रह्म परमात्माकी आनन्दस्वरूप प्राप्तिमें हेतुरूप मौन माना जाता है।। ४१।।

सम्प्रति सम्मानके निकट रहनेवालेके लिए मोक्षका अभाव दिखलाया जा रहा है—

हे क्षत्रिय ! मानके निमित्त संवास करनेसे लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है किन्तु वह ज्ञानमार्गमें अत्यन्त बाघक है जिससे कि विद्याहीन लोगोंके लिए ब्रह्म-सम्बन्धी लक्ष्मी अत्यन्त दुर्लभ है ॥ ४२॥

हे रार्जीष ! केवल सम्मानके लिए संवास करनेसे अर्थात् मानविषयक विषयोंमें संवास करनेसे जो अज्ञजन सम्मान-सम्बन्धी प्रपञ्चजालमें विद्यमान रहता है और स्वर्गं, पशु एवं अन्नादिके साधनभूत कर्मोंका अनुष्ठान करनेवाले विषयवासनारूप विषसे अन्धे हुए पामर जीवात्माको भोगार्थं लक्ष्मीकी ही प्राप्ति य एवं श्रियाभिभूतो मूढः सन् विषयेषु प्रवर्तते तेन प्रज्ञाहीनेन विद्या-होनेन ब्राह्मी ब्रह्मानन्द रूक्षणा श्रीः सुदुर्लभा। तथा च हैरण्यगर्भे— या नित्या चिद्घनानन्दा गुणरूपविर्वाजता। आनन्दाख्या परा शुद्धा ब्राह्मी श्रीरिति कथ्यते॥ इति॥

सा च सुदुर्लभा श्रवणायापि न शक्या । तथा च श्रुतिः—'श्रवणायापि बहुभियौँ न लम्यः' इति ॥ ४२ ॥

इदानीं ब्रह्मलक्ष्मीप्रवेशद्वाराणि दर्शयति—

द्वाराणि सम्यक् प्रवदन्ति सन्तो वहुप्रकाराणि दुराचराणि । सत्यार्जवे हीर्दमशौचविद्याः पण्मानमोहप्रतिवन्धकानि ॥४३॥

इति श्रीमहाभारते उद्योगपर्वणि घृतराष्ट्रसनत्कुमारमं<mark>वादे</mark> श्रीसनत्सुजातीये प्रथमोऽध्यायः ॥ १॥

द्वाराणि ब्रह्मलक्ष्मीप्रवेशद्वाराणि सन्तः सम्यक् प्रवदन्ति बहुप्रकाराणि दुराचराणि दुःखाचरणानि । कानि तानि ? सत्याजंवे — सत्यं यथार्थभाषणं

होती है। किन्तु ऐसे व्यक्तिके लिए लक्ष्मी मानुषी सम्पदा परमार्थपथमें साक्षात् विरोध उत्पन्न करनेवाली हो जाती है अर्थात् उस पामर जीवको श्रेयमार्गसे दूर कर देती है और वैषयिक-वस्तुओंको फेंक देती है। ऐसा ही मोक्ष-धर्ममें कहा गया है कि लोगोंका जो पुत्र, मित्र, कलत्रादिके साथ सहवास करनेसे अनुराग बढ़ता हुआ देखनेमें आता है। वह तो मोहजालमें बाँधनेवाली रज्जु ही है। पुण्यात्मा लोग उसका विच्छेदन कर निकल जाते हैं। परन्तु दुष्कृतात्मा उसका विच्छेदन करनेमें समर्थ हैं।

इस प्रकार जो मूढपाणी लक्ष्मी मानुषी सम्पदासे अभिभूत होकर विषयों में आसक हो जाते हैं उसके लिए प्रज्ञाहीन-ब्रह्मविद्याहीन व्यक्तिको ब्राह्मी ब्रह्मसे सम्बन्ध रखनेवाली ब्रह्मानन्दरूपा श्री लक्ष्मी अत्यन्त दुर्लभ है। और इस विषयमें हिरण्यामें संहितामें कहा गया है कि जो नित्य, सिन्वदानन्दस्वरूप परमात्मा त्रिगुणात्मिका प्रकृतिसे परे है। वह आनन्द संज्ञक परमशुद्ध ब्राह्मी लक्ष्मी कहलाती है। और वह अत्यन्त दुर्लम भी है एवं इसका तो श्रवण करनेके लिए प्राप्त होना भी कठिन-सा ही है। ऐसा ही भगवती श्रुतिका कथन है कि 'बहुतसे पामरजनोंको ब्रह्मतत्त्व श्रवण करनेके लिए भी नहीं मिलता है। ४२॥

अब ब्रह्मसम्बन्धी लक्ष्मीमें प्रवेश करनेके द्वार दिखलाया जाता है-

भूतिहतं च । आर्जवम्, अकौटिल्यम् । ह्रीः, अकार्यकरणे लज्जा । दमशौचिवद्याः दम:- अन्तःकरणोपरितः । बहिःकरणोपरितिरिति केचित् । शौचं कल्मष-प्रक्षालनम् । विद्या ब्रह्मविद्या । षडेतानि मानमोहप्रतिब धकानि ॥ ४३ ॥

इति श्रीमत्परमहं सपरिवाजकाचार्यश्रीगोविन्दमगवत्पूज्यपादिशष्यश्रीशंकरमगवतः कृतौ सनत्सुजातीयभाष्ये प्रथमोऽघ्यायः ॥ १ ॥

ज्ञानी पुरुष अतीव कठिनतासे प्राप्त होनेवाले साध्यका अनेक प्रकारके द्वारोंसे वर्णन करते हैं। जैसे सत्य, आर्जव, लज्जा, इन्द्रियनिग्रह, पवित्रता और विद्या ये षड्गुण मान मोहादिके बाधक होते हैं॥ ४३॥

साघुजनोंने ब्रह्म-सम्बन्धी लक्ष्मीमें प्रवेश करनेके हेतुरूप अनेक प्रकार के बड़े दुःखसे आचरण किये जानेवाले द्वारोंका विवेचन किया हुआ है। वे द्वार कौन-से हैं ? वे सत्य और आर्जव-सरलभाव हैं अर्थात् सत्य-भूतप्राणियोंके लिए कल्याणकारी और यथार्थ भाषण एवं आर्जवम् अर्थात् अप्रतिकूल। ही—न करने योग्य कार्य करनेमें लल्जाका अनुभव करना और दूषित कर्मसे निवृत्त होना। 'दम' अन्तःकरणगत धर्मोंसे निवृत्ति अर्थात् विषयोंसे उपरामभाव। कुछ लोग बाह्म चक्षु आदि इन्द्रियोंके धर्मों से उपरित होना भी मानते हैं। 'शीच'—मिलनभावका प्रक्षालन और 'विद्या'—ब्रह्मविद्या। इस प्रकार ये छः गुज मान और मोहके अवरोधक होते हैं॥ ४३॥

इति आचार्यश्रोकृष्गानन्दसागरिवरचिता हिन्दीव्यास्या श्रुतिरञ्जनी समाप्ता ।

## द्वितीयोऽध्यायः

अयं मानस्येत्यादिना मौनमाहात्म्यं प्रदर्शितं श्रुत्वा प्राह घृतराष्ट्रः— घृतराष्ट्र उवाच

कस्येष मौनः कतरन्तु मौनं प्रबृहि विद्विश्वह मौनभावम् । मौनेन विद्वानुपयाति मौनं कथं ग्रुने मौनमिहाचरन्ति ॥ १ ॥

कस्य कीदृशस्य एष पूर्वोक्तो वागाद्यपरितलक्षणो मौनो भवित ? कतरमु एतयोरसम्भाषणात्मस्वरूपयोर्मीनम् ? प्रबूहि हे विद्वन् ! इह मौनभावम् । मौनस्य स्वभावम् । मौनेन तूर्ष्णीभावेनविद्वानुपयाति मौनं ब्रह्म, आहोस्विदन्येन ? कथं मुने ! मौनिमहाचरन्ति ? ॥ १ ॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान् —

## सनत्सुजात उवाच

यतो न वेदा मनसा सहैनमनुप्रविश्वन्ति ततः स मौनम्। यत्रोत्थितो वेदशब्दस्तथायं स तन्मयत्वेन विभाति राजन्॥२॥

'अयं मानस्य' इत्यादि सूत्रमें प्रदिशत मौनविषयक माहात्म्यका श्रवण करके धृतराष्ट्रने कहा है कि—

धृतराष्ट्र बोले—हे विद्वन् ! यह मौन किसका है ? तथा किस प्रकारका है ? अत एव आप मौनके विषयमें मेरे प्रति किह्ये अथवा विद्वज्जन मौनसे मोनस्वरूप परमात्माको कैसे पा सकते हैं । हे मुने ! इस संसारमें लोग मौनका पालन कैसे करते हैं ? ॥ १॥

पूर्वोक्त अध्यायमें प्रतिपादित किस प्रकारके पुरुष विशेषमें यह वागादिकी निवृत्तिरूप मौन रहता है ? संभाषणहीन और आत्मरूप इन दोनोंमें यह मौन कौन-सा है ? हे विद्वन् ! आप इस संसारमें मौनका स्वरूप अर्थात् मौनके स्वभावका वर्णन मेरे प्रति करें। विद्वान् पुरुष मौनको धारण करनेसे मौनस्वरूप परमात्माको प्राप्त हो जाता है अथवा दूसरे किसी मौनसे परमात्माको प्राप्त करता है ? इस संसारमें विद्वज्जन मौनका आचरण कैसे करते हैं॥ १॥

यतो यस्माद्वेदा मनसा सह एनं परमात्मानं नानुप्रविशन्ति । तथा च श्रुतिः—'यतो वाचो निवर्तन्ते, अप्राप्य मनसा सह' इति । ततस्तस्मादेव कारणात् स एव वाचामगोचरः परमात्मा मौनम् ।

यद्येवं किलक्षणस्तर्हि परमात्मा ? तत्राह—यत्रोत्थितो वेदशब्दः— यस्मिन्नर्थे निमित्तभूते समुत्थितो वेदशब्दः, शास्त्रादिकारणं ब्रह्मेत्यर्थः । अथवा यस्मिन् संवेदनास्ये उत्थितो वाचकत्वेन प्रयुक्तो वेदशब्द इत्यर्थः । तथा वेदशब्दप्रतिपाद्यः संविद्रपोऽयं परमात्मा ।

यदि वाचामगोचरः परमात्मा, कथमेतदवगम्यते संविद्रपः परमात्मेति ?
तत्राह— स परमात्मा तन्मयत्वेन ज्योतिर्मयत्वेनैवास्माकं विभाति राजन् ।
एवमेवास्मदनुभवो नात्राविश्वासः कर्तव्य इत्यर्थः । अथवा श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणादिषु ज्योतिर्मयत्वेन प्रतीयते । तथा च श्रुतिः—'तद्देवा ज्योतिषाम्',

इस प्रकार राजा धृतराष्ट्रके द्वारा जिज्ञासा करनेपर भगवान् श्रीसनत्सुजातने कहा कि—

हे राजन् ! जबिक समस्त वेदराशि मनके सिंहत परमात्माको जाननेमें समर्थ नहीं है इसी कारण मौन ही ब्रह्म है। तथा यह शब्दात्मक वेद जिसमें प्रादुर्भूत हुआ है और वह तद्रूपतासे उसमें आभासित भी होता है।। २।।

जिससे कि सम्पूर्ण वेद मन सिंहत इस परमब्रह्म परमात्मामें प्रविष्ट नहीं हो सकते हैं। इस विषयमें भगवती श्रुतिका उल्लेख मिलता है कि—

'जिससे कि मन सहितवाणी अप्राप्त होकर लौट आती है।' इसी कारण वाणीका अविषयभूत वह परमब्रह्म परमात्मा ही मौन है।

यदि इस प्रकार है तो उस परमात्माका कौन-सा स्वरूप समझा जाय ? इसका समाधान यह है कि जहाँ शब्दात्मक वेदका समुद्भव हुआ है अर्थात् अपने कारणभूत जिस अर्थमें शब्दात्मक वेदका वाचकरूपसे प्रयोग हुआ है । तात्पर्य यह है कि परमब्रह्म परमात्मा सम्पूर्ण वेदशास्त्रोंका मूल स्रोत है अथवा जिस संवेदनसंज्ञक अर्थमें वाचकत्वरूपसे वेद शब्दका प्रयोग हुआ है तथा संविद्रूप परमब्रह्म परमात्मा ही वेद शब्दका प्रतिपाद्य विषय है ।

यदि परमात्मा वागादिका विषय नहीं है तो यह कैसे जाना जाता है जिससे कि वह संवित्प्रकाश परमात्मा ही है। इसके समाधानमें कहते हैं कि हे राजन ! हमें वह परमब्रह्म परमात्मा तन्मय अर्थात् ज्योतिमंय स्वरूपसे आभासित होता है। आशय यह है कि इस विषयमें हमारा अनुभव अविश्वास

'अन्तःशरीरे ज्योतिर्मयो हि शुभ्रो यं पश्यन्ति यतयः क्षोणदोषाः' इति । तथा च भगवान्— ज्योतिषामपि तज्ज्योतिस्तमसः परमुज्यते ॥ इति ॥ २ ॥ इदानीं वेदस्वभावपरिज्ञानाय प्राह घृतराष्ट्रः—

धृतराष्ट्र उवाच

ऋचो यजूष्यधीते यः सामवेदं च यो द्विजः । पापानि कुर्वन् पापेन लिप्यते न स लिप्यते ॥ ३ ॥ यः पापानि कुर्वन् ऋग्वेदादीनधीते स तेन वेदाध्ययनेन पूयते न वा ? एतद्वक्तुमहंसीत्यभित्रायः ॥ ३ ॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान् —

सनत्सुजात उवाच

नैनं सामान्युचो वापि यज्ंषि च विचक्षण। त्रायन्ते कर्मणः पापाच ते मिथ्या त्रवीम्पहम्।। ४।।

के योग्य नहीं है अथवा श्रुति, स्मृति, इतिहास और पुराणों से उस परमात्माका ज्योतिर्मयस्वरूपसे ही बोध होता है। ऐसा ही भगवती श्रुतिका कथन है कि—'दैवता लोग उस परमात्माको ज्योतियोंका ज्योति कहते हैं।' जबिक वह परमात्मा शरीरके भीतर शुभ्र ज्योतिर्मय है जिनके दोष विनष्ट हो चुके हैं ऐसे यितवृन्द जिसको देखते हैं।' ऐसा गीताके त्रयोदश अध्यायमें भगवान् द्वारा कहा गया है कि—'वह ज्योतियोंका भी ज्योति और अज्ञानतमसे भी परे कहा जाता है'॥ २॥

सम्प्रति राजा धृतराष्ट्रने वेदके स्वरूपको जाननेकी जिज्ञासा की-

जो ब्राह्मण पापाचार करता हुआ भी ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेदका अध्ययन करता है, वह पापकर्मसे लिप्त रहता है अथवा लिप्त नहीं रहता है ॥ ३॥

जो व्यक्ति पापकमंमें लिप्त रहता हुआ भी ऋगादि वेदोंका स्वाध्याय करता है वह उस वेदाध्ययनसे पवित्र होता है अथवा नहीं होता है ? आप इस विषयमें मेरे प्रति कहिये, यही आशय है ॥ ३ ॥

इस प्रकार राजा धृतराष्ट्रके द्वारा जिज्ञासा करनेपर भगवान् श्रीसनत्सुजातने कहा कि--

श्रीसनत्सुजात बोले--हे विद्वत् ! ऋग्वेद, यजुर्वेद अथवा सामवेद उनमेंसे

यः पापानि कुर्वन् ऋग्वेदादीनधीते नैनं प्रतिषिद्धचारिणम् ऋग्वेदादयो वेदाः पापात्कर्मणस्त्रायन्ते न रक्षन्ति । न ते मिथ्या ब्रवीम्यहम्, एवमेवैतत्, नात्राविद्यासः कर्तव्य इत्यर्थः ॥ ४ ॥

किं कुर्वन्तीति चेत्, तत्राह—

न च्छन्दांसि वृजिनात्तारयन्ति मायाविनं मायया वर्तमानम् । नीडं शक्कन्ता इव जातपक्षाश्छन्दांस्येनं प्रजहन्त्यन्तकाले ॥ ५ ॥

न च्छन्दांस्येनं वृजिनादधर्मान्नास्तिकं पापकारिणमधीतवेदमधीतवेदार्थं मायाविनं धर्मध्वजिनं मायया वर्तमानं मिश्याचारिणं तारयन्ति न रक्षन्ति । किं करिष्यन्तीति चेत्—यथा शकुन्ताः पक्षिणो जातपक्षाः सन्तो नीडं स्वश्रयं

कोई भी इस पापाचरण करनेवाले व्यक्तिकी रक्षा नहीं कर सकते हैं, मैं आपसे मिथ्या भाषण नहीं कर रहा हूँ।

जो व्यक्ति पापकर्मोमें लिप्त रहता हुआ ऋग्वेदादिका अध्ययन करता है इस प्रकारका निषिद्ध आचरण करनेवाले व्यक्तिकी ऋगादि वेद पापकमंसे रक्षा नहीं करते हैं। आपसे मैं असत्य भाषण नहीं करता हूँ। अतः यही सत्य है। भाव यह है कि उक्त विषयमें आपको अविश्वास नहीं करना चाहिए॥४॥

यदि यही बात है तो वे लोग क्या करते हैं ? इसपर कहते हैं--

कपटपूर्वंक आचरणवाले घूर्त व्यक्तिको वेद पापसे नहीं तार सकते हैं। जैसे पक्षियोंके शावक पंख आ जानेपर घोंसलेको छोड़ देते हैं वैसे ही मृत्युकाल आ जानेपर इस दुष्टात्माको वेद भी छोड़ देते हैं।। ५।।

वेदशास्त्र मिथ्याचारी पापी प्राणीकी अधमंसे रक्षा नहीं करते हैं अर्थात् जिस भी व्यक्तिने साङ्गोपाङ्ग वेदोंका अध्ययन किया है और वेदिविहित आचरणसे रहित है ऐसे मायावी, पाखण्डी, नास्तिक और पापकर्मों में सदा लिस रहनेवाले मिथ्याचारी व्यक्ति जो छल-छद्मपूर्वक व्यवहार करता है उस पापीको वेद भी अधमंख्य पापकमंसे तारते नहीं हैं अर्थात् पापकमंसे रक्षा करनेमें समर्थ नहीं हैं। यदि ऐसी बात है तो फिर वेदकी कौन-सी उपयोगिता है ? उत्तर यह है कि पंखोमें उड़नेकी शिक्त प्राप्त हो जानेपर पक्षियोंके शावक अपने आश्रयभूत घोंसलेका परित्याग कर देते हैं, वैसे ही वेदोंके अध्ययन करने-वालेको भी अन्तकाल-शरीर त्यागनेकी स्थित उपस्थित हो जानेपर मृत्युके

परित्यजन्ति, एवं छन्दांस्यन्तकाले मरणकाले एनं स्वाश्रयभूतं प्रजहन्ति परित्यजन्ति' न पुरुषार्थाय भवन्तित्यर्थः ॥ ५ ॥

एवमुक्ते प्राह घृतराष्ट्रः—

धृतराष्ट्र उवाच

न चेद्रैदा वेदविदं त्रातुं शक्ता विचक्षण। अथ कस्मात् प्रलापोऽयं त्राह्मणानां सनातनः॥ ६॥

'कर्मोदये' (अ०१ इलो०१) इत्यादिना नित्यानां काम्यानां च पितृलोकादिप्राप्तिहेतुत्वेन संसारानथंहेतुत्वस्य दिश्वातत्वात् प्रतिषिद्धस्य कर्मणो नरकहेतुत्वेनाथंहेतुत्वस्य च दिश्वातत्वात्, न वेदा वेदविदं त्रातुं शक्ताश्चेत्, अथ कस्माद्धेतोरयं प्रलापः सनातनश्चिरन्तन इत्यर्थः। संसारानथंहेतुत्वेन वेदा-ध्ययनतदर्थविचारतदर्थानुष्ठानानि न कर्तव्यानीत्यर्थः॥६॥

भवेदयं प्रलापो यद्येष एव वेदार्थः स्यात्, अन्य एव स्वर्गादेः परमपुरुषार्थी

समय वेद अपने आश्रयभूत मिध्याचारी मनुष्यको भी छोड़ देते हैं। भावार्थं यह है कि अधर्मके परिणामसे पापीलोग परमपुष्वार्थसे वाञ्छित हो जाते हैं॥ ५॥

इस प्रकार श्रीसनत्सुजातके द्वारा विवेचन करनेपर राजा धृतराष्ट्रने कहा कि—

धृतराष्ट्र वोले — हे विद्वान् ! यदि वेदवेत्ता पुरुषकी वेदशास्त्र रक्षा करनेमें समर्थं नहीं है, तो फिर ब्राह्मणोंका यह सनातन प्रलाप क्यों है ? ॥६॥ .

प्रथम अध्यायके नवम श्लोकमें प्रतिपादित 'कर्मोदये' अर्थात् नित्य और क्ष्माम्यकर्मोंको पितृ-लोकादिकी प्राप्तिमें हेतुरूप होनेसे संसारकी अनर्थतामें कारण दिखलाया है और निषिद्ध कर्मोंको भी नरक प्राप्तिमें हेतुरूप होनेसे अनर्थका मूल कारण माना गया है। इस प्रकार यदि वेदज्ञ पुरुषोंकी वेद-शास्त्र रक्षा करनेमें समर्थ नहीं हैं तो फिर किस लिये यह सनातन-चिन्तन प्रलाप है। आशय यह है कि संसाररूप अनर्थकी प्राप्तिमें हेतुन्व होनेसे वेदशास्त्रोंका अध्ययन-अध्यापन, वेद विषयक विचार-विमर्श और वेद प्रतिपादित कर्मानुष्ठान भी नहीं करना चाहिए॥ ६॥

यदि वेदका अर्थ यही लिया जाता है तो यह प्रलाप अवस्यमेव स्वीकार किया जायेगा; जबिक स्वर्गीदि लोकसे भिन्नरूपमें ही वेदका अर्थ मोक्षनामक मोक्षाख्यो वेदार्थः इतरस्य च कर्मराशेः, उपासनायाश्च तत्प्राप्तिसाधनज्ञान-साधनान्तःकरणशुद्धिसाधनत्वेन पारम्पर्येण पुरुषार्थत्वादेव वेदप्रतिपाद्यत्वम् । तथा हि— तमेव परमात्मनं परमपुरुषार्थं दर्शयति वेदः—

अनन्दा नाम ते लोका अन्धेन तमसाऽऽवृताः । तांस्ते प्रेत्याभिगच्छन्त्यविद्वांसोऽबुधा जनाः ॥ इति ॥ स्वर्गादिलोकानामपुरुषार्थत्वमनानन्दात्मकत्वमविद्यावद्विषयत्वेन दर्श-यित्वा,

> आत्मानं चेद्विजानीयादयमस्मीति पूरुषः। किमिच्छन्कस्य कामाय शरीरमनुसंज्वरेत्॥

इत्यात्मविदः कृतकृत्यतां दर्शयत्वा,

'इहैव सन्तोऽथ विद्यस्तद्वयं न चेववेदीन्महृती विनष्टिः। य एतद्विदुर-मृतास्ते भवन्ति, अथेतरे दुःखमेवापियन्ति'॥ इत्यात्मविदोऽमृतत्वप्राप्तिम् अनात्मविद आत्मविनाशमनर्थप्राप्ति च दर्शयित्वा,

> यदैतमनुपरयति आत्मानं देवमञ्जसा। ईशानं भूतभव्यस्य न ततो विजुगुप्सते॥

परम पुरुषार्थं सिद्ध होता है, दूसरे तो कर्म-समूह और उपासना-सम्बन्धी हैं। उनका वेद प्रतिपादित अर्थं तो मोक्षधर्मंकी प्राप्तिमें हेतुरूप ज्ञानके साधन अन्तःकरणकी विशुद्धिमें साधनरूप होनेसे पारस्परिक पुरुषार्थंरूप माना जाता है।

वस्तुतः वैसा हो उस परमब्रह्म परमात्माको वेदशास्त्र प्रदर्शित करता है— 'वे घोर अज्ञानतमसे आच्छादित आनन्दरहित लोक हैं। जो कि ज्ञानहीन और पामरलोग मरणोत्तर उन्हीं लोकको प्राप्त होते हैं।'

स्वर्गादि लोकोंका अविद्यावत् विषय होनेसे पुरुषार्थत्वहीन और आनन्दशून्यत्व प्रदिशत किया गया है 'यदि पुरुष आत्मतत्त्वको ऐसा जान लें कि यही मैं हूँ तो वह किसकी इच्छा करता हुआ कामनाके निमित्त शरीरको संतम करेगा ? इससे आत्मवेत्ता पुरुषकी कृतार्थताको दिखाया है । इस जन्ममें जीते हुए ही हमें उस परमात्माका साक्षात्कार कर लेना चाहिए, यदि हमने उसे नहीं जाना तो बड़ी भारी क्षति होगी। जो विद्वज्जन उसको भलीमाँति जीवन-कालमें जान लेता है तो वह अमर हो जाता है और इस परमब्रह्म तत्त्वसे दूर रहनेवालेको तो दुःख ही भोगना है। इस प्रकार श्रुति-वाक्योंसे

इत्यादिभिर्वाक्यस्तत्स्वरूपतदर्थतद्वर्शनतत्फलानि भूयो भूयो दर्शयित्वा, कथमेनं मकरादिभिरिव रागादिभिरितस्ततः समाकृष्यमाणं विषयाभिभूतं पापकारिणं मोक्षयित्वा परमपदे परमात्मिन पूर्णानन्दे स्वाराज्ये मोक्षाख्ये स्थापिष्यामि, इति मत्वा तत्प्राप्तिसाधनज्ञानसाधनविविविषासाधनत्वेन यज्ञा-दोन् विनियुङ्क्ते — 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविविषन्ति यज्ञेन दानेन तपसानाऽशकेन ॥ इति ॥

तस्मात् तदर्थत्वेनैव यज्ञांदीनां पुरुषार्थत्वम् । इतरत्र तु पुनः स्वर्गादौ इयेनयागादीनामिवापुरुषार्थत्वम्, संसारानर्थहेतुत्वात् । तथा च श्रुतिः—

'प्लवा ह्येते अदृढा यज्ञरूपा अष्टादशोक्तमवरं येषु कर्म। एतच्छ्रेयो येऽभिनन्दन्ति मूढा जरामृत्यू ते पुनरेवापियन्ति ॥' इति ॥

यस्मादेवं मोक्षतत्साधनप्रतिपादकत्वेन संसारानर्थनिवृत्तिहेतुत्वं वेदानाम्

आत्मवेत्ता पुरुषको आत्मविनाशात्मक अनर्थंकी प्राप्ति प्रदर्शित करके, जब प्राणी भूत एवं भविष्यत्के प्रशासिता इस आत्मदेवको अच्छी प्रकार अपरोक्ष रूपसे जान लेता है तब उससे वह घृणा नहीं करता है।' इत्यादि वाक्योंसे उसके स्वरूप, वस्तुके साक्षात्कार और उस साक्षात्कारके फलोंको अनेक बार दिखला करके मकरादिकी भाँति राग द्वेषादिसे युक्त होकर इतस्ततः वैषयिक प्रवृत्तियोंमें खींचा जाते हुए पापीको मैं कैसे अज्ञानसे मुक्त कराकर परम<mark>पद</mark> परमात्मरूप पूर्णानन्दमय मोक्षनामक स्थानपर प्रतिष्ठापित करूँगा। ऐसा मान करके उसकी प्राप्तिमें साधन ज्ञानकी साधनरूपा जिज्ञासाके साधनरूप होनेसे यज्ञादिकमें विनियोग है—जिससे कि ब्राह्मणलोग इस आत्मतत्त्वको वेदाध्ययन, यज्ञ, दान, तप और उपासनाके द्वारा जिज्ञासा करते हैं।' अत एव उसकी अर्थवत्ता होनेसे ही यज्ञादिका भी पुरुषार्थत्व सिद्ध होता है। किन्तु यज्ञादि दूसरे फलोंमें उपयोगी हैं और संसाररूप अनर्थमें कारणरूप होनेसे च्येनयागादिके समान अपुरुषार्थत्व भी हैं। ऐसा ही भगवती श्रुतिका कथन है जिनमें अवरकोटिके कर्म हैं वे षोडश ऋत्विक, सहित यजमान और उसकी धर्मपत्नीसे मिलकर अष्टादश यज्ञके साधन अदृढ-अनित्य कहे गये हैं। जो पामरजन श्रेयरूपमें मान लेते हैं वे जन्म-मरणधर्मको प्राप्त होते रहते हैं।

जबिक इस प्रकार वेदोंको मोक्ष और उसकी प्राप्तिक साधनरूपसे माना

तस्माद्वेदा वेदविदं त्रातुं शक्ता एवेत्येतत्सर्वमिभप्रेत्याह क्लोकत्रयेण— तत्र प्रथमेन नित्यापरोक्षं परमपुरुषार्थं परमात्मानं दर्शयति —

सनत्सुजात उवाच

तस्यैव नामादिविशेषरूपैरिदं जगद्भाति महानुभाव।
निर्दिश्य सम्यक् प्रवदन्ति वेदास्तद्विश्ववैरूप्यमुदाहरन्ति॥ ७॥

तस्यैव परमात्मनो मायापरिकल्पितैर्नामाविविशेषक्पैरिवं जगद्भाति हे महानुभाव । कथमेतदवगम्यते तस्यैव नामाविविशेषक्पैरिवं जगद्भातीति ? 'इन्द्रो मायाभिः पुरुक्प ईयते, इति मायानिर्मितं बहुक्पं निर्दिश्य तस्यैव सम्यग् क्ष्पम् 'तदेतद् ब्रह्मापूर्वमनपरमनन्तरमबाह्ममयमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूत्य-नुशासनम्' इति प्रवदन्ति वेदाः ।

जाता है इसिछिए उनकी संसाररूप अनर्थंकी निवृत्तिमें हेनुता भी देखी जाती है। इसीसे वेदज्ञजनोंकी वेद रक्षा करनेमें सामर्थ्यं रखते हैं। यही सब अभिप्रायको अभिमुख रख करके तीन क्लोकोंसे वर्णन करते हैं। उनमें प्रथम क्लोकसे नित्य अपरोक्ष परमपुरुषार्थंरूप परमात्माके विषयमें प्रतिपादन किया जा रहा है—

श्रीसनत्सुजात बोले—हे महानुभाव ! यह संसार उस परमात्माके आश्रित होकर नामरूपादिके रूपमें भासित होता है तथा उसका निर्देश करके वेद परमात्माका विलक्षणरूपसे वर्णन करते हैं ॥ ७ ॥

हे महानुभाव! यह सारा नाम-रूपात्मक विश्व उस परमब्रह्म पर-मात्माकी माया-शक्तिसे प्रकल्पित होकर प्रकाशित होता है। यह कैसे जाना जाता है कि उस परमात्माके हो नामादि विशेष रूपोंको धारण कर लेता है।' इस श्रुति-वाक्य द्वारा मायासे प्रकल्पित अनेक रूपोंको धारण करना प्रदिशत करके 'वह यह परमब्रह्म परमात्मा पूर्वापर-कार्यकारणसे शून्य और बाह्म आभ्यन्तरसे रहित है। सभीके अनुभवरूप यह प्रत्यगात्मा ब्रह्मस्वरूप ही है, इस प्रकार वेदकी आज्ञा है। इस श्रुति-वाक्यसे वेद उसीका पारमाधिक स्वरूप दिखाते हैं। तथा परमब्रह्म परमात्माके मूर्त्त और अमूर्त्त ये दो स्वरूप हैं। इत्यादि श्रुति-वाक्यसे उसीका मूर्त्ताम्त्रात्मक जगत्के स्वरूपका निर्देश करता है और उसीके पारमाधिक स्वरूपका 'नेति-नेति' इस अंशसे वर्णन भी करते तथा च 'द्वे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्तं चामूर्तं च' इत्यादिना तस्यैव मूर्तामूर्तात्मकमात्मवज्जगत्स्वरूपं निर्विश्य तस्य सम्यग् रूपम् 'नेति नेति' इत्यादिना
प्रवदन्ति वेदाः । तथा 'आत्मन आकाशः सम्भूतः' इति वियदादिष्ठरित्र्यन्तं
तस्यैव कार्यं निर्विश्य कोशोपन्यासमुखेन तस्यैव सम्यप्र्यम् 'यतो वाचो
निवर्तन्ते, अप्राप्य मनसा सह, इत्यादिना प्रवदन्ति वेदाः । तथा —'अधीहि
भगव इति होपससाद' इत्यादिना नामादिप्राणान्तं तस्यैव मायानिमित्तं जगविर्विश्य 'यत्र नान्यत्पश्यित नान्यच्छ्रणोति नान्यद्विजानाति स भूमा' इत्यादिना
तस्यैव सम्यप्र्पं भूमानं तमसः पारं स्वे महिन्नि व्यवस्थितं प्रवदन्ति वेदाः ।

न केवलं वेदाः प्रवदन्ति, अपितु मुनयोऽपि तद् ब्रह्म विश्ववैरूप्यं विश्वरूपविपरीतस्वरूपम् उदाहरन्ति । तथा चाह भगवान् पराश्वरः—

> प्रत्यस्तिमतभेदं यत्सत्तामात्रमगोचरम् । मनसामात्मसंवेद्यं तज्ज्ञानं ब्रह्मसंज्ञितम् ॥ तच्च विष्णोः परं रूपमरूपाख्यमनुत्तमम् । विश्वस्वरूपवैरूप्यलक्षणं परमात्मनः ॥ इति ॥७॥

हैं। तथा आत्मासे आकाशतत्त्वकी उत्पत्ति हुई है। इस प्रकार आकाशसे लेकर पृथिवीतत्त्वपर्यन्त अन्नादिरूप पञ्चकोशोंका उपस्थापन करते हुए उसीके कार्यका निर्देश करके उसीका पारमाथिक स्वरूप अभिहित है; 'जबिक मन सिहत वाणी उसे न प्राप्त होकर लौट आतो है।' इत्यादि वाक्यसे वेद परमात्माके स्वरूपका प्रतिपादन करते हैं। तथा 'हे भगवन्! परमात्माके स्वरूपका प्रतिपादन करते हैं। तथा 'हे भगवन्! परमात्माके स्वरूपका वर्णन मुझ जिज्ञासुके प्रति कीजिये। इस प्रकार अभ्यर्थनापूर्वक आचार्यके समीप पहुँचा। इत्यादि अंशसे नामादिसे प्रारम्भ करके प्राणपर्यन्त उसी परमात्माकी मायाञ्चक्ति द्वारा निर्मित जगत्की कारणताका विवेचन करके 'जिसमें दूसरा कोई देखता नहीं है, न सुनता भी है और न कुछ जानता भी है वह भूमा है।' इत्यादि अंशसे वेद वर्णन करते हैं कि—उसी भूमा-परमात्माका पारमाथिक स्वरूप अज्ञानतमसे अतीत अपनी महान् महिमामें प्रतिष्ठित है।

इस विषयमें केवल वेदोंका ही प्रतिपादन नहीं है अपितु मुनिजनोंने भी उस परमात्माकी नामरूपात्मक विश्वसे विलक्षण स्वभाववाला माना है। ऐसा ही भगवान पराशरका कथन है—जिसमें ये सारे भेदवर्ग अन्तर्लीन हो गये हैं, जो सत्तामात्र, मनका अविषय तथा अपने संवेदनका विषय है, अत एव वह सविद्रूपज्ञान ही ब्रह्म शब्दसे अभिहित है और वह अरूपनामक अनुत्तमस्वरूप इदानीमीश्वरार्थमनुष्ठीयमानानां तत्प्राप्तिसाधनज्ञानापेक्षितगुद्धिद्वारेण पारम्पर्येण पुरुषार्थत्वम्, अन्येषां संसारानर्थहेतुत्वेनापुरुषार्थत्वं च दर्शयित इलोकद्वयेन—

तदर्थमुक्तं तप एतदिज्या ताभ्यामसौ पुण्यमुपैति विद्वान् । पुण्येन पापं विनिहत्य पश्चात् स जायते ज्ञानविदीपितात्मा ॥ ८ ॥

यद्विश्वरूपविपरीतरूपं ब्रह्म तदर्थमुक्तं वेदेन । किम् ? तपः — क्रुच्छू-चान्द्रायणादि, इज्या — ज्योतिष्टोमादि । कि ततो भवतीति चेत् – ताभ्याम् इज्यातपोभ्याम् असौ विद्वान् पूर्वोक्तविनियोगज्ञ ईश्वरार्थं कमानुतिष्ठन् पुण्य-मुपैति प्राप्नोति कर्मजन्यापूर्वंसंयुक्तो भवति । तेन पुण्येन पापं विनिहत्य क्षप-यित्वा पश्चादुक्तरकालं स क्षपिताशेषकल्मषो जायते ज्ञानविदीपितात्मा ज्ञान-प्रकाशितचित्सदानन्दाद्वितीयब्रह्मस्वरूपो भवति ॥

भगवान् श्रीविष्णुका सर्वोत्कृष्टरूप है इसीसे परमात्माका वह स्वरूप विश्वसे विलक्षण स्वभाववाला समझा जाता है।। ७॥

सम्प्रति जो परमेश्वरकी प्रीतिके निमित्त किये जानेवाले अनुष्ठोयमान कर्म हैं वे समस्त कर्म उसकी प्राप्तिके साधनभूत तत्त्वज्ञानमें अपेक्षित समझे जाते हैं इसलिए वे अन्तःकरणकी शुद्धि द्वारा परम्परा पुरुषार्थत्वकी सिद्धिमें उपयोगी भी हैं और दूसरे कर्म संसारकी अनर्थतामें हेतु हैं इसीसे उनका अपुरुषार्थत्व सिद्ध होता है यह सब दो स्लोकोंके द्वारा प्रदिश्ति किया जा रहा है—

उसके लिए तप और यज्ञ कहा गया है। यह विद्वान् पुरुष उन दोनोंसे [ पुण्यधर्मको प्राप्त करता है और वह पुण्यसे पापका प्रक्षालन कर ज्ञानसे देदीप्यमान हो जाता है ॥ ८॥

जो परमब्रह्म परमात्माका स्वरूप विश्वरूपसे विलक्षण स्वभाववाला है। वेदने उसकी प्राप्तिके लिए कौन-सा मार्ग प्रस्तुत किया है? कुच्छु-चान्द्रायणादि तप और ज्योतिष्टोमादि यज्ञ हैं। ठीक है किन्तु उससे क्या सिद्ध होता है तो सुनो—उन यज्ञ और तपसे पूर्वोक्त कर्मका विनियोग जाननेवाला यह विद्वान् पुरुष परमेश्वरके निमित्त कर्मानुष्ठान करता हुआ पुण्यधर्मको प्राप्त करता है—कर्मजनित अपूर्वसे संयुक्त हो जाता है और उस पुण्यधर्मसे पापका विनाशके अनन्तर समस्त क्रियमाण एवं संचित कर्मोंकी स्वतः हो निवृति हो जाती है और वह ज्ञानी पुरुष ज्ञानप्रकाशसे प्रदीप्त हो जाता है अर्थात् वह संवित्प्रकाशसे युक्त सिच्चदानन्दाद्वितीय ब्रह्मभावमें विलीन हो जाता है ॥८॥

ज्ञानेन चात्मानमुपैति विद्वान् न चान्यथा वर्गफलानुकाङ्क्षी । अस्मिन् कृतं तत् परिगृद्ध सर्वममुत्र भुङ्क्ते पुनरेति मार्गम् ॥ ६ ॥

ज्ञानेन चात्मानं परमात्मानमुपैति प्राप्नोति विद्वानात्मवित् । अन्यथा
पुनरीश्वरार्थं कर्माननुष्ठानेनाक्षपिता शेषकत्मषो ज्ञानो न भवति । तदा वर्गफलानुकाङ्क्षी इन्द्रियफलानुकाङ्क्षी स्वर्गादिफलानुकाङ्क्षी सन् अस्मिन् लोके कृतं
तद्यज्ञादिकं परिगृह्य सर्वममुत्र परलोके तत्फल्रमुपभुङ्क्ते । ततः कर्मशेषेण
पुनरेति मार्गं संसारमार्गम् । तथा च श्रुतिः—'तस्मिन्यावत्सम्पातमुषित्वायैतमेवाघ्यानं पुनर्गिवर्तन्ते' इति ॥९॥

इदानीं विद्वदविद्वदपेक्षया कर्मणां फलवैषम्यमाह— अस्मिँल्लोके तपस्तप्तं फलमन्यत्र भुज्यते। ब्राह्मणानां तपः स्वृद्धमन्येषां तावदेव तत्॥ १०॥

जबिक विद्वान् पुरुष तत्त्वज्ञान द्वारा ही आत्मस्वरूपकी प्राप्ति कर सकता है इससे भिन्न किसी साघनसे नहीं। यदि वह इन्द्रियोंके घमौका इच्छा रखनेवाला है तो इस लोकमें किये हुए सारे कर्मोंको ग्रहणकर उन सबका फल भोगता है और वह बारम्बार संसारधर्मको प्राप्त होता है।। ९।।

वह आत्मवेत्ता पुरुष तत्त्वज्ञानके माध्यमसे आत्मा-परमब्रह्म परमात्माका दर्शन कर लेता है। इसके अतिरिक्त यदि परमेश्वरकी प्रीतिके निमित्त कर्मानुष्ठान नहीं करता है तो उसके द्वारा अनुष्ठान न करनेपर पापकर्मका क्षय होना
सर्वथा असम्भव ही है, इसिलए वह तत्त्वज्ञानी नहीं हो सकता है। तब वर्गफलानुकाङ्क्षी-चक्षु आदि इन्द्रियोंके विषयादि ए फलोंकी अभिलाषा रखनेवाला
स्वर्गीदिविषयक फलका इच्छुक होनेपर इस लोकमें अनुष्ठित समस्त यज्ञादि
कर्मोंको ग्रहण करते हुए परलोकमें पहुँचकर उन सबका फल भोगता है। इसके
अनन्तर वहाँपर कर्मक्षयपर्यन्त रहकरके फिर संसारधर्मको प्राप्त हो जाता है।
ऐसा ही भगवती श्रुतिका कथन है कि—उस लोकमें जब तक कर्मोंका क्षय नहीं
होता है तब तक वहाँपर रहकर इस संसारमार्गमें लौट आते हैं॥'९॥

अब ज्ञानी और अज्ञानी पुरुषकी दृष्टिसे कर्मफलका वैषम्य दिखलाया

जाता है—
इस लोकमें जो तपरूप कर्म किया जाता है उसका फल दूसरे लोकमें
भोगा जाता है। किन्तु ब्रह्मिनष्टजनोंका तप तो समृद्ध होता है और दूसरे
लोगोंका तप सीमित रहता है।। १०।।

अस्मिन् लोके यत् तपस्तप्तं फलं तस्य अन्यत्र, अमुिष्मित्लोके भुज्यत इति तावत् सर्वेषां समानम् । ब्राह्मणानां ब्रह्मविदां पुनरयं विशेषः—तपः स्वृद्धम् अतीवसमृद्धं भवति फलवृद्धिहेतुर्भवतीत्यर्थः । तथा च श्रुतिः—'यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा तदेव वीर्यवत्तरं भवति' इति । अन्येषामनात्म-विदां वैषयिकाणां तावदेव तन्न समृद्धं भवति; यस्य कर्मणो यत्फलं श्रुतं तावन्मात्र-फलसाधनं न फलसमृद्धिहेतुर्भवतीत्यर्थः ॥१०॥

श्रुत्वैवमाह घृतराष्ट्रः—

धृतराष्ट्रं उवाच

कथं समृद्धमत्यर्थं तपो भवति केवलम्। सनत्सुजात तद्ब्रहि कथं विद्यामहं प्रभो।। ११।।

ऋज्वेतत् ॥ ११॥

जो तपस्वी पुरुषोंके द्वारा इस लोकमें तपका आचरण किया जाता है उस तपको व्यक्ति परलोकमें भोगता है; जबिक यह सभी लोगोंके लिए एक-सा ही नियम है किन्तु ब्रह्मनिष्ठजनोंके तपकी महान् महिमा है कि उनका तप समृद्ध अर्थात् ब्रह्मवेत्ता पुरुषोंका तप अत्यन्त समृद्ध होता है। भावार्थं यह है कि ब्रह्मनिष्ठपुरुषोंका तप अत्यन्त समृद्ध होनेके कारण फलाभिवृद्धिमें कारण बन जाता है। और इस विषयमें भगवती श्रुतिका प्रमाण है कि-—'जो कर्मा-नुष्ठान विद्यापूर्वंक श्रद्धासे और ज्ञानसे किया जाता है वह अत्यन्त महान् फल देनेवाला होता है।' किन्तु दूसरे जो ज्ञानहीन वैषयिक जीव हैं उन लोगोंका कर्म कुछ सीमित क्षेत्रमें रहता है जिससे अधिक फलकी प्राप्ति नहीं हो पाती है और यही समृद्ध न होनेमें हेतु भी है। इसलिए कि वह वैदिक परम्परासे बहिर्मुख है और उनका कर्म अत्यन्त समृद्धिमें हेतु नहीं हो सकता है। आज्ञय यह है कि जिस कर्मका जो फल सुननेमें आता है वह उतने ही अंज्ञका साधक माना जाता है अत एव वह कर्म फलकी अभिवृद्धिका हेतु नहीं बनता है।। १०।।

राजा घृतराष्ट्रने इस प्रकार श्रवण करके कहा कि—
घृतराष्ट्र बोलं—हे सनत्सुजात ! अत्यन्त समृद्ध तपका क्या स्वरूप है ?
हे प्रभो ! यह मैं कैसे मानूँ । अतः इस विषयमें मुझ जिज्ञासुके प्रति वर्णंन कीजिये ।। १४ ।।

इसका अर्थ तो सरल है।। ११॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान् सनत्सुजातः— सनत्सुजात उवाच

निष्कल्मपं तपस्त्वेतत् केवलं परिचक्षते । एतत्समृद्धमत्यर्थं त्रो भवति नान्यथा ॥ १२ ॥

यदेतन्निष्करमषं तपः, तत्केवलं परिचक्षते केवलं बीजिमत्युक्तम् । सर्व-स्यास्य प्रपञ्चस्य बीजं निमित्तं यत्तत्केवलमित्युक्तम् । आहोशना— 'गुणसाम्ये स्थितं तत्त्वं केवलं त्विति कथ्यते । केवलादेतदुद्भूतं जगत्सदसदात्मकम् ॥'

इति । तद् एतदेव केवलं तपः समृद्धमत्यर्थं च भवति नान्यथा । यदा निष्कल्मषं न भवति संकल्मषं स्यात्तदा समृद्धमत्यर्थं च न भवति । १२॥ एतदेव प्रशंसति—

> तपोमूलिमदं सर्वं यन्मां पृच्छिसि क्षत्रिय । तपसा वेदविद्वांसः परं त्वमृतमाप्नुयुः ॥ १३ ॥

राजा धृतराष्ट्र द्वारा उक्त प्रकारसे जिज्ञामा करनेपर <mark>मगवान्</mark> सनत्सुजातने कहा कि—

सनत्सुजात बोले—जो तप पापरहित है, वस्तुत। वही तप कहलाता है अत एव यही तप अत्यन्त समृद्ध समझा जाता है इससे भिन्न नहीं ॥ १२॥

जो यह निर्दोष तप है वह केवल शब्दसे प्रसिद्ध है इसलिए कि वह केवल शब्दसे बीजरूप कहा गया है; क्योंकि यही समस्त प्रपञ्चका बीज-निमित्त भी है इसीसे उसको केवल कहा जाता है। इस विषयमें शुक्राचार्यका कहना है कि—सत्त्वादि गुणोंकी साम्यावस्थामें अवस्थित तत्त्व केवल शब्दसे प्रसिद्ध है और केवल तत्त्वसे ही यह सदसदूप सारा प्रपञ्च जगत्के रूपमें अभिव्यक्त हो गया है।' और वह यह केवल तप ही अत्यन्त समृद्ध होता है। इससे भिन्न नहीं, जब तक निर्दोष नहीं हो जाता और पाप कर्ममें संसक्त रहता है तब तक वह अत्यन्त समृद्ध भी नहीं होता है।। १२।।

इसका समर्थन किया जा रहा है-

हे क्षत्रिय ! तुम मुझसे जो कुछ पूछना चाहते हो, वह सब तपका हो मूल कारण माना गया है । इसलिए वेदज्ञजनोंने तपसे हो परम अमृत तत्त्वको पाया है ॥ १३॥ स्पष्टार्थः क्लोकः ॥१३॥ श्रुत्वेवमाह राजा—

धृतराष्ट्र उवाच

कल्मषं तपसो ब्रूहि श्रुतं निष्कल्मषं तपः। सनत्सुजात येनेदं विद्यां गुद्धं सनातनम्॥ १४ ॥

'निष्कल्मषं तपस्त्वेतत्केवलं परिचक्षते' इति श्रुतस्य तपसः कल्मषं बूहि हे सनत्सुजात ! येन निष्कल्मषेण तपसेदं गुह्यं सनातनं ब्रह्माहं विद्यामिति ॥१४॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान्—

सनत्सुजात उवाच

क्रोधादयो द्वादश दोषास्तथा नृशंसानि च सप्त राजन्। ज्ञानादयो द्वादशचाततानाः शास्त्रे गुणाये विदिता द्विजानाम् ॥१४॥

क्रोधावयो यस्य तपसो द्वावश दोषाः कल्मषाः, तथा नृशंसानि च सप्त हे राजन् ! यस्य तपसो दोषाः, तथा ज्ञानादयो द्वादश चातताना विस्तीर्य-

इस सूत्रका स्पष्ट अर्थ ही है ॥ १३ ॥

इस प्रकारसे श्रवण करके राजा घृतराष्ट्रने कहा कि --

घृतराष्ट्र बोले—हे सनत्सुजात ! मैंने निर्दोष तपकी महिमा सुनी, किन्तु अब आप तपसे होनेवाले दोषोंका वर्णन कीजिये, जिससे यह गुह्य सनातनतत्त्वको मैं हृदयमें घारण कर सकूँ॥ १४॥

हे सनत्सुजात ! जो तप निष्कलंक होता है, वस्तुतः वही केवल शुद्ध तपके विषयमें मुझ जिज्ञासुके प्रति वर्णन कीजिये, जिस निष्कल्मष तपके द्वारा मैं इस सनातन गुह्य ब्रह्मका साक्षात्कार कर सक्रैं॥ १४॥

इस प्रकार राजा घृतराष्ट्रके द्वारा जिज्ञासा करनेपर भगवान् सनत्सुजातने कहा कि—

श्रीसनत्सुजात बोले—हे राजन् ! जिस तपके क्रोधादि बारह प्रकारके दोष तथा सप्त प्रकारके घातक और ब्राह्मणजनोंके लिए शास्त्रमें ये वारह प्रकारके ज्ञानादि गुण भी अभिहित हैं। उनका क्रमशः विवेचन किया जायेगा ॥ १५॥

हे राजन ! जिस तपस्याके क्रोधादि द्वादश प्रकारके दोष हैं तथा सात प्रकारके हिंसक दोष भी हो जाते हैं तथा जो वेदशास्त्रमें ज्ञानादि गुण हैं और माणाः शास्त्रे वेदशास्त्रे ये विदिता गुणा द्विजानां तानेतान् गुणान् दोषांश्च वक्ष्यामीत्यभित्रायः ॥१५॥

क्रोधादीन् दर्शयति—

क्रोधः कामो लोभमोहौ विवित्साऽकृपास्या मानशोकौ स्पृहा च। ईव्यी जुगुण्सा च महागुणेन सदा वर्ज्या द्वादशैते नरेण ॥१६॥

क्रोधो नाम कामप्रतिघातादुत्पद्यमानस्ताडनाक्रोशनादिहेतुः, कामहानि-हेतुकश्चान्तःकरणविक्षेणो गात्रस्वेदकम्पनादिलिङ्गः । कामः स्त्र्याद्यभिलाषः । लोभः परद्रव्येच्छा, आर्जितस्य स्वकोयस्य द्रव्यस्य तीर्थंविनियोगासामर्थ्यं वा । मोहः कृत्याकृत्यविवेकशून्यता । विवित्सा विषयरसान्वेत्त्वभिच्छा । अकृपा निष्ठुरता । असूया गुणेषु दोषाविष्करणम्, परगुणादिष्वक्षमा दा । मानः— आत्मबहुमानित्वम् । शोकः—इष्टाथंवियोगजोऽन्तःकरणविक्षेणो रोदनचिन्तनादि-लिङ्गोऽप्रतीकारविषयः । स्पृहा विषयभोगेच्छा । ईष्या परिश्रयामसिहण्णुता । जुगुप्सा परगुणानपङ्गोतुमिच्छा, बीभत्सा वा ।

जो द्विजोंके लिए सर्वोत्कृष्टताके द्योतक महान् गुण हैं; मैं उन सभी दिव्य गुणोंका विवेचन करूँगा । यही आशय है ।। १५ ॥

सम्प्रति द्वादश प्रकारके क्रोधादि दोषोंका वर्णन करते हैं-

काम, क्रोध, लोभ, मोह, विवित्सा, अक्रुपा, असूया, मान, शोक, स्पृहा, ईष्या और जुगुप्सा आदि दोष गुणग्राही मनुष्यके लिए सर्वथा त्याज्य है ।। १६ ॥

क्रोध उसीका नाम है जो कामके प्रतिघातसे उत्पन्न होता है और प्रताडन, आक्रोश आदिका मूल कारण बन जाता है और अभिल्कित वस्तुकी क्षितिका हेतु भी है इसलिए कामनाके प्रतिघातसे उत्पन्न होनेके कारण अन्तः-करणमें विक्षेप पैदा करता है और शरीरमें पसीना तथा प्रकम्पनादि होने लगता है वही उसका ज्ञापक है। कान्ता आदिकी अभिलाषा करना काम कहलाता है। दूसरेके धनको कामना करना लोभ है, अपनेसे उपाजित द्रव्यका तीर्थक्षेत्रमें या धार्मिक कार्यमें समृचित उपयोग न होना लोभ है। कतंव्या-कर्तव्यादिमें विवेकका अभाव होना मोह है। शब्दादि विषय-सम्बन्धी रसोंको जाननेकी इच्छा विवित्सा है। कृपाका अभाव होना नैष्ठुर्य है। दिव्य गुणोंमें दोष देखना असूया है अथवा दूसरोंके गुणोंको सहन करनेकी शक्तिका अभाव होना भी असूया कहा जाता है। अपने आपको सबसे अधिक समझ लेना ही

एते क्रोधादयो द्वादश दोषाः, तपसःकल्मषरूपाः सदा वर्ज्या महागुणेन बाह्यणेन । ब्राह्मणानामुद्कृष्टगुणयोगः स्वभावसिद्धः । तथा चोक्तं भगवता—

शमो दमस्तपः शौचं क्षान्तिरार्जवमेव च। ज्ञानं विज्ञानमास्तिक्यं ब्रह्मकर्मं स्वभावजम् ॥ इति ॥

अथवा महागुणो ब्रह्मप्राप्तिगुणस्तेन ब्रह्मप्राप्तिलक्षणेन महागुणसमित्वितेन सदा वर्जनीया इत्यर्थः।

उक्तं च नाममहोदधौ— महान् ब्रह्मित च प्रोक्तो महत्त्वान्महतामि । तत्प्राप्तिगुणसंयुक्तो महागुण इति स्मृतः ॥ इति ॥ १६॥ तेषां सदा वर्ज्यत्वे हेतुमाह—

एकैकमेते राजेन्द्र मनुष्यं पर्युपासते। छिप्समानोऽन्तरं तेषां मृगाणामिव छुब्धकः ॥ १७॥

मान है। रोदन और चिन्तनादि जिसमें हेतु हैं तथा जिसके प्रतीकारका उपाय नहीं है ऐसा अभीष्ट वस्तुके वियोगजनित अन्तःकरणमें विक्षेपका होना शोक है। विषयभोगकी उत्कृष्ट इच्छाका उदय होना स्पृहा कहा जाता है। दूसरे लोगोंके ऐक्वर्यंको सहन न करनेकी क्षत्रता ही ईवर्या है। और अन्य लोगोंके अच्छे गुणोंको गुप्त रखनेकी इच्छाका नाम जुगुप्सा है, अथवा दूसरोंके गुणोंको देखकरके घृणाका उत्पन्न होना भी जुगुप्सा है। महध्य गुण-गरिमासे युक्त ब्रह्मानिष्ठ पुरुष इन क्रोधादि द्वादश दोषोंका सदा त्याग दें; क्योंकि ये दोष तपमें विष्नरूप होते हैं। इसलिए कि ब्रह्मनिष्ठ पुरुषोंका तो सर्वोत्कृष्ट गुणोंसे सम्बन्व स्वाभाविक होता है। ऐसा हो गीताशास्त्रमें भगवान् श्रीकृष्ण द्वारा कहा गया है कि-शय, दम, पवित्रता, तप, क्षमाभाव, सरलता, आस्तिक्य-बुद्धि, वेदशास्त्र-सम्बन्धी तत्त्वज्ञान और परमात्मतत्त्वका अनुभव भी ये सब ब्रह्मनिष्ठ पुरुषमें स्वभावसिद्ध धर्मं रहते हैं।' अथवा महान् गुण अर्थात् ब्रह्मतत्त्व-की प्राप्तिका गुण जिसमें विद्यमान हो, उस ब्रह्मतत्त्व प्राप्तिरूप महान् गुणसे युक्त विद्वज्जनको सदा उक कोघादि दुगु णोंको छोड़ देना चाहिए। यही इसका आशय है। और यही बात नाम महोदिधमें कहो गयी है कि-महान् वस्तुओं में भी महत्त्वपूर्ण होनेके कारण ब्रह्मको महान् शब्दसे कहा गया है; जबिक यह उसकी प्राप्तिके गुणसे युक्त है इसीसे वह महान् गुण है।। १६।।

उक्त सब दोष सर्वथा छोड़ने योग्य है, इसमें हेतु शिखलाते हैं-

यथा मृगाणामन्तरं छिद्रं लिप्समानो रन्छान्वेषणपरो लुब्धको मृगयुरतु-वर्तते, यथा च छिद्रं लब्ध्वा तान् हन्ति, तथा तेषां मनुष्याणां रन्छान्वेषणपरा एते क्रोधादय एकैकं मनुष्यं पर्युपासते ।

अथवा, मनुष्यान् पर्युपासते, इति पाठः । तस्मिन्, एक्कं पृथक् पृथक् मनुष्यान् पर्युपासत इति योजना । तथा छिद्रं लब्ध्वा तान् घ्नित्ति । तस्मा-देतेष्वेकोऽपि दोषो विनाशकारणम् । यस्मादेवं तस्मात्सदा वर्ष्या इत्यर्थः । उक्तं च हेरण्यगर्भे—

> यथा पान्थस्य कान्तारे सिंहव्याघ्रमृगावयः । उपद्रवकरास्तद्वत् क्रोधाद्या दुर्गुणा नृणाम् ॥ इति ॥१७॥ इवानीं नृशंससप्रकमाह—

सम्भोगसंविद्विषमेधमानो दत्तानुतापी कृपणोऽवलीयान्। वर्गप्रशंसी वनितां च द्वेष्टा एते परे सप्त नृशंसरूपाः॥ १८॥

हे राजेन्द्र ! जैसे बहेलिया मृगोंके वध करनेके लिए तत्पर रहता है वैसे ये क्रोधादि दोष मनुष्यके छिद्रान्वेषण करनेमें तत्पर रहते हैं ॥ १७ ॥

जैसे व्याघ्र मृगोंमें कहीं छिद्र मिल जाय इसी इच्छासे उनके वधके अन्वेषणमें सदैव तत्रर होकर पीछे-पीछे घूमता रहता है और जिस समय उसे छिद्र मिल जाता है तो उन्हें मार देता है, वैसे ये क्रोधादि छिद्रान्वेषणमें तत्पर होकर प्रयेक मनुष्यको चारों ओरसे घेर लेते हैं।

वथवा 'मनुष्यान् पर्युपासते' इस प्रकार पाठमेद माननेपर भी यही भाव निकलता है कि उसमेंसे प्रत्येक मनुष्योंको पृथक्-पृथगूपसे दोष घेरे रहते हैं तथा छिद्र मिल जानेपर उन्हें मार देते हैं। इसीसे इनमेंसे एक भी दुर्गुण मनुष्यके विनाशका कारण बन जाता है; जबिक इस प्रकार है इसलिए उक्त क्रोधादि दोष सर्वथा छोड़ने योग्य हैं। और यही बात हिरण्यगर्भ संहितामें कही गयी है कि जैसे पिथकके लिए वन्य हिसक, पशु, सिंह, व्याघ्र और मृगादि उपद्रव करनेवाले होते हैं, वैसे ही मनुष्योंके लिए क्रोधादिष्प घोष उपद्रव रूप ही होते हैं।। १७॥

सम्प्रति सप्तनृशंसके विषयमें वर्णन किया जा रहा है— है भोगमें आसक्त चित्तवाला, विषको बढ़ानेवाला, दान देनेके पश्चात् पश्चाताप करनेवाला कृपण, बलहोन, इन्द्रिय-सम्बन्धो भोगोंके प्रशंसक और परनीको दु:ख देनेवाला हैं ॥ १८॥

सम्भोगे विषयसम्भोगे संविद् बुद्धिर्यस्य वर्तते स सम्भोगसंविद् विषमेघमानः—विषमिव परेषाम् उपद्रवं कृत्वा एवमानो वर्द्धमानः, अथवा द्विषमेधमान इति पाठान्तरम् । द्विषं द्वेष्यं कर्मं कृत्वा प्राणिनां तद्द्वारेण एघमानः ।
दत्तानुतापी—यः पूर्वं धर्मबुद्धचा धनादिकं दत्त्वा पश्चात् किमर्थमहं दत्तवानिति
तप्तो भवति स दत्तानुतापी । कृपणः—यिंकिचिद्यंलवलाभमात्रलोभात्सर्वावमानं
सहते यः स ृकृपणः । अबलीयान्—ज्ञानबलविज्ञतः । वर्गप्रशंसी—इन्द्रियवर्गप्रशंसी । वितां च द्वेष्टा, अनन्यशरणां भार्यां यो द्वेष्टि । एते परे पूर्वोक्तेभ्यः
कोधादिभ्यः सप्त नृशंसरूपाः ॥१८॥

इदानीं ज्ञानादयो द्वादश गुणा उच्यन्ते--

ज्ञानं च सत्यं च दमः श्रुतं च अमात्सर्यं हीस्तितिक्षाऽनस्या। यज्ञस्च दानं च धृतिः समश्र महात्रता द्वादस ब्राह्मणस्य ॥ १६॥

ज्ञानं तत्त्वार्थसंवेदनम् । सत्यं यथार्थभाषणं भूतिहनं च । दमो मनसो दमनम् । श्रुतम् अध्यात्मशास्त्रश्रवणम् । मात्सयं सर्वभूतेष्वसहमानता तद-

जिस प्राणीको बुद्धि विषयरस संभोगमें लगी हुई है वह संभोग संवित् कहलाता है। विषकी भाँति दूसरे लोगोंके लिए उपद्रवकर अभिवृद्धिको प्राप्त होनेवाला, अथवा 'द्विषमेधमानः' ऐसा पाठान्तर करनेपर भोयही अर्थ निकलता है कि प्राणियोंके प्रति द्विष-द्वेषकमं कर उसके द्वारा अभिवृद्धिको प्राप्त होनेवाला जो पहले धर्मबुद्धिसे प्रेरित होकर धन, वस्त्र आदि वस्तुओंको देकर पश्चात् मैंने ऐसे क्यों व्यर्थमें सब दान दे दिया।' इस प्रकार मानसिक संताप करने लगता है उसीका नाम दत्तानुतापो है। जो कुछ थोड़ी-सी अर्थसिद्धिसे लाभ होनेवाला है तो भो बड़ा भारी अपमान सहता है, वह कृपण कहलाता है। अबलीयान्—ज्ञानशिकसे रिहत। वगंप्रशंसी-इन्द्रियोंसे भोगे जानेवाले पदार्थोंमें आसक बुद्धि होकर सदा चलते-फिरते स्मरण करनेवाला। और पत्नीसे द्वेषभाव रखनेवाला अर्थात् जो अनन्य शरण अपनी भार्यासे द्वेषभाव रखता है। ये पूर्वोक्त द्वादश क्रोधादिसे व्यतिरिक्त सप्त नृशंसरूप हैं।।१८।।

सम्प्रति ज्ञानादि द्वादश गुणोंके विषयमें वर्णन किया जाता है— ज्ञान, सत्य, दम, श्रुति, अमात्सर्यं, छज्जा, सहनशीलता, अनसूया, यज्ञ, दान, घृति और शम ये द्वादश ब्रह्मानष्ठ पुरुषके लिए महाब्रत हैं ॥ १९ ॥

पदार्थका भलीप्रकार बोध होना ही ज्ञान है। सत्य अर्थात् समस्त भूत-प्राणियोंके लिए कल्याणकर और यथार्थं वचन। मनकी बाह्य विषयोंसे भावोऽमात्सर्यम् । ह्वीः—-अकार्यंकरणे लज्जा । तितिक्षा द्वन्द्वसिह्ण्णता । अनसूया परदोषानाविष्करणम् । यज्ञः—-अग्निष्टोमादिः, महायज्ञश्च । दानं ब्राह्मणादिभ्यो धनादिपरित्यागः । धृति;—-विषयसंनिधावपीन्द्रियनिग्रहः । श्वमः--अन्तः-करणोपरितः, बहिःकरणोपरितिरिति केचित् । एते ज्ञानादयो महाव्रताः परम-पुरुषार्थसाधनभूता ब्राह्मणस्य ॥ १९ ॥

ये 'ज्ञानादयो द्वादश चाततानाः' इति पूर्वं प्रस्तुताः, ते विणताः । इदानीं गुणस्तुति करोति--

यस्त्वेतेभ्योऽप्रवसेद् द्वादशभ्यः सर्वामिमां पृथिवीं स प्रशिष्यात्। त्रिभिद्धभ्यामेकतो वाविम्रुक्ताः क्रमाद् विशिष्टा मौनभूता भवन्ति॥२०॥

यस्त्वेतेभ्यः पूर्वोक्तेभ्योऽप्रवसेत् प्रवासं न करोति तैरेव समन्वितो भवेत्, स सर्वामिमां पृथिवीं प्रशिष्यात् प्रशास्ति, आत्मवश्यां करोति । य एतेषां मध्ये

निवृत्ति करना और स्वस्वरूपमें समाहित कर लेना दम है। निरन्तर अध्यात्मशास्त्रका श्रवण करना श्रुत है। मात्सर्यं—सभी जीवोंके प्रति असहानुभूति,
न करने योग्य कार्यंके करनेमें लज्जाका अनुभव होना ही है। शीत-ऊष्ण, सुखदु:खादि द्वन्द्वोंके सहन करनेका सामर्थ्यं ही तितिक्षा है। गुणग्राही व्यक्तियोंमें
छिद्रान्वेषणकर दोष निकालना असूया है। यज्ञ-ज्योतिष्टोमादि और महायज्ञ।
ब्राह्मणोंको सम्मानके साथ धनादिका देना दान है। विषयोंकी सिन्निधिमें भी
इन्द्रियोंके ऊपर संयम रखना धृति है। अन्तः करणकी शान्ति शम है और कुछ
लोगोंने बाह्य इन्द्रियोंसे उपराम हो जाना भी शम माना है। परमपुरुषार्थंकी प्राप्तिके साधनरूपसे ज्ञानादि द्वादश गुण ब्रह्मनिष्ठ पुरुषके लिए
महाव्रत हैं।। १९।।

'ज्ञानादयो द्वादश चाततानाः।' इत्यादि रलोकसे जिनका पूर्वमें ही विवेचन कर दिया था, उन्हींका प्रतिपादन किया है। अब गुणोंकी प्रशंसा की जा रही है—

जो व्यक्ति इन द्वादश गुणोंको घारण करता है वह समस्त वसुवाका प्रशासन करता है और जो इनमेंसे तीन, दो अथवा एक महाव्रतसे भी दूर नहीं हैं वे क्रमशः विशिष्ट होकर ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाते हैं ॥ २०॥

जो व्यक्ति पूर्वोक्त द्वादश गुणोंसे प्रवास नहीं करता है अर्थात् उन गुणोंसे युक्त हो जाता है। वह पुरुष इस समग्र पृथिवीका प्रशासन कर लेता है अपने वशीभूत कर लेता है, जो व्यक्ति इन गुणोंके बीचमेंसे तीन, दो अथवा त्रिभिद्धांभ्याम् एकत एकस्माद्वा अविमुक्ता एतेषामन्यतमेनापि समन्विताः, त एते क्रमेण विशिष्टा ज्ञानिनो भूत्वा मौनभूता ब्रह्मभूता भवन्ति ॥ २०॥

इदानीं दमदोषानाह क्लोकत्रयेण—

दमोऽष्टादशदोषः स्यात् प्रतिकूलं कृते भवेत् । अनृतं पैशुनं तृष्णा प्रतिकूल्यं तमोऽरतिः ॥ २१ ॥ लोकद्वेषोऽभिमानश्च विवादः प्राणिपीडनम् । "परिवादोऽतिवादश्च परितापोऽक्षमाधृतिः ॥ २२ ॥ असिद्धिः पापकृत्यं च हिंसा चेति प्रकीर्तिताः । एतैदोंषैविंग्रुक्तो यः स दमः सद्भिरुच्यते ॥ २३ ॥

दमोऽष्टादशदोषः स्यात्, अष्टादशदोषसमन्वितो भवति । किमेतेषां दोष-त्विमिति चेत्, प्रतिकूलं कृते भवेत् । एतेषामन्यतमे कृते दशस्य प्रतिकूलं कृतं भवेत् । के ते ? अनृतम् अयथार्थवचनम् । पैशुनं परदूषणवचनम् । तृष्णा विषयेप्सा । प्रातिकूल्यं सर्वेषां प्रतिकूलता । तमोऽज्ञानम् । अरितः—अयथालाभ-

किसी एक गुणसे भी अयुक्त नहीं होते हैं अर्थात् इनमेंसे किसी एक गुणसे भी संयुक्त रहते हैं, वे लोग क्रमशः विशिष्ट ज्ञानी होकर मौनभूत अर्थात् ब्रह्मस्वरूप हो जाते हैं ॥ २०॥

सम्प्रति इलोकत्रयसे दम-सम्बन्धी दोषोंका वर्णन किया जा रहा है—
जबिक प्रतिकूल आचरण करनेपर सम्भव है दम भी अष्टादश दोषोंसे
संपृक्त हो जायें। अनृत, पैशुन, तृण, अनुकूलताका अभाव, अज्ञान, प्रमाद,
प्रत्येक प्राणीके साथ द्वेषभाव रखना, अभिमान, विवाद, प्राणियोंका उत्पीडन,
परिवाद, अतिवाद, परिताप, अक्षमा, अधृति, असिद्धि, पापकर्म और हिंसा
इस प्रकार दमके दोष कहे गये हैं। जो उक्त दुर्गुणोंसे विमुक्त रहता है साधुलोग
उसे ही दम कहते हैं।। २१-२२-२३।।

दम अठारह दोषोंसे युक्त रहता है अर्थात् वह दम अठारह दुर्गुणोंसे सम्बद्ध रहता है यदि इन दुर्गुणोंमें कौन-सा दोषत्व है ? तो सुनो—इन दुर्गुणोंके रहनेपर प्रतिकूल होता है अर्थात् इन दुर्गुणोंमेंसे किसी भी एकके विद्यमान रहनेपर दमसे प्रतिकूल व्यवहार होता है । वे दुर्गुण कौन-से हैं ? अनृत-सत्य-हीन कथन, पैश्चन-अपनेसे भिन्न दूसरे लोगोंमें दोष निकालना, तृष्णा-विषय-सम्बन्धी उत्कृष्ट इच्छाका होना । सभीके साथ अनुकूलताका अभाव प्रतिकृत्य

संतुष्टिः, अथवा रितः स्त्रीसम्भोगेष्विभरितः । लोकद्वेषो लोकानामुद्वेगाचरणम् । अभिमानः सर्वेषामप्रणितभावः । विवादो जनकलहाचरणम् । प्राणिपोडनं स्वदेहपूरणाय प्राणिहिसनम् । परिवादः समक्षे परदूषणाभियानम् । अतिवादो निर्यंकोऽतिप्रलापे । परितापो वृयादुःखिन्तनम् । अक्षमा द्वन्द्वासिहण्णुता । अधृतिरिन्द्रियार्थेषु चपलता । असिद्धिर्थमंज्ञानवैराग्याणाम् । पापकृत्यं प्रतिषद्धाचरणम् । हिसा अविहितहिसा । इतोत्यं वमवोषाः प्रकोतिताः । एतै-रनृतादिभिर्वोषैविमुक्तो यो गुणः स दम इति सिद्धिष्ठच्यते ।। २१-२३ ।।

इदानीं मददोषानाह--

यदोऽष्टाद्श्यदोषः स्यात् त्यागो भवति षड्विधः । विपर्ययाः 🛚 स्मृता होते ्रैमददोषा उदाहृताः ॥ २४ ॥

मदोऽष्टादशदोषः स्यात् त्यागश्च षड्विषो भवति । विपर्ययाः स्मृताः-एतेऽनृतादिहिंसान्ता ये दमदोषत्वेन स्मृताः, त एते विपर्ययाः स्मृता सत्या-दिरूपत्वेन स्मृता मददोषा मदनाशकरा उदाहृताः ।

है । तमस-अज्ञान । अरित-यथा लाममें सन्तुष्टिका अभाव अथवा स्त्री संभोगमें अनुरागका बढ़ना । लोक-द्वेष अर्थात् सभी भूत प्राणियोंको उद्वेग हो ऐसा आचरण-व्यवहार करना । अभिमान सबके प्रति अनम्रताका भाव । विवाद-लोगोंके साथ अकारण ही कल्लह करना । प्राणिपीडन-अपने शरीरके पोषणके निमित्त निरीह प्राणियोंकी हत्या करना । परिवाद—दूसरेके दोषोंको उसके समक्ष कहना । अतिवाद निरर्थंक प्रलाप करना । परिताप-व्यर्थं चिन्ता करना । अक्षमा-सुख-दुःखादि द्वन्द्वोंको सहनेका सामर्थ्यं न होना । अधृति-इन्द्रियोंके विषयोंमें चपलता । असिद्ध-धर्मं, ज्ञान और वैराग्यानि साधनोंमें शास्त्रविहित हिंसा । सफलताका अभाव । पायकृत्य—शास्त्र प्रतिषिद्ध आचरण करना । हिंसा—

ये दमके दोष बतला दिये। इन अनृतादि दोषोंसे शून्य जो निर्दोष गुण हैं, साधु पुरुष उन्हींकी दम कहते हैं ॥ २१-२२-२३॥

अब मदके दोषोंका वर्णन किया जा रहा है—

मदसे अष्टादश दोष उत्पन्न होते हैं और त्याग छः प्रकारका होता है। जो ये पहले हिंसादि दोष कहे गये हैं, वे विपरीत रूपसे स्मरण करनेपर मदके विध्वंसक होते हैं॥ २४॥

मद अष्टादश दोषोंसे युक्त रहता है और त्याग छः प्रकारका होता है। विपर्ययाः स्मृताः अर्थात् ये सत्यादि विपरीत स्वभावसे स्मरण करनेपर मदस्य

के ते ? सत्यापैशुनातृष्णाप्रातिकूल्यातमोऽरतिलोकाद्वेषानिभमाना-विवादाप्राणिहिंसापरिवादानितवादा परितापक्षमाधृतिसिद्धचपापकृत्याहिंसा इत्येते मदनाशकरा उदाहृताः ॥ २४ ॥

'त्यागो भवति बड्विघः' इत्युक्तम् । तत्राह— श्रेयांस्तु पड्विधस्त्यागस्तृतीयस्तत्र दुष्करः । तेन दुःखं तरन्त्येव तस्मिस्त्यक्ते जितं भवेत् ॥ २५ ॥

श्रेयाम् तु षड्वियः त्यागः, तत्र एतेषु षड्विधत्यागेषु मध्ये तृतीयत्यागो दुष्करो दुःखसम्पाद्यो भवति । तेन तृतीयेन त्यागेन दुःखम् आध्यत्मिकादिभेद-भिन्नं तरन्त्येव तस्मिन् त्यागे कृते सति सर्वं जितं भवेत् ॥ २५ ॥

त्यागषद्कं दर्शयति—

अहते याचमानाय पुत्रान् वित्तं ददाति यत् । इष्टापूर्तं द्वितीयं स्याभित्यं वैराग्ययोगतः ॥ २६ ॥ कामत्यागश्च राजेन्द्र स तृतीय इति स्मृतः । अप्रमादी भवेदेतैः स चाप्यष्टगुणो मतः॥ २७॥

दुर्गुणोंको विनष्ट कर देते हैं, जैसे असत्यादि दोष दमके विध्वंसक हैं वैसे सत्यादि गुण भी मदके विनाशक कहे गये हैं।

यह बात ठोक है किन्तु वे मदके दोष कौन-से हैं? इसके उत्तर में कहते हैं कि—सत्य, अपैशुन. अतृष्णा, अनुकूलता, ज्ञान, अरित, लोभ, द्वेषसे रहित अभिमानका अभाव, प्राणियोंको हिंसा न करना, अपरिताप, क्षमा, धृति, सिद्धि, विध्वंसक वहे हैं!। २४।।

त्याग छः प्रकारका होता है, ऐसा जो कहा गया है, इसपर कहते हैं— यद्यपि त्याग छः प्रकारका सर्वोक्वष्ट समझा जाता है तो भी उनमें तृतीय कोटिका त्याग अत्यन्त कठिन है; क्योंकि उससे समस्त द्वन्द्वोंकी निवृत्ति हो जाती है और उसको छोड़ देनेपर तो सर्वविजेता हो जाता है।। २५॥

अब छः प्रकारके त्यागका वर्णन किया जा रहा है।

सुपात्र याचकके लिए जो पुत्र एवं धनका दानके रूपमें देना ही पहला त्याग है। दूसरा-त्याग, इष्ट और पूर्तकमें है तथा नित्य वैराग्यभावमें स्थिर रहना। हे राजेन्द्र! कामनाका त्याग करना तृतीय कोटिका त्याग है इनसे अर्हते योग्याय याचमानाय पुत्रान् वित्तं ददाति यत् तदेतत् त्यागद्वयं धण्णां मध्ये प्रथमम् । इष्टापूर्तं द्वितीयं स्यात्—इष्टं श्रौते कर्मणि यद् दानम् । पूर्तं स्भातें कर्मणि इष्टं देवेभ्यो दत्तम्, पूर्तं पितृभ्य इति केचित् । नित्यं वैराग्य-योगतो विशुद्धसस्वस्यानित्यत्वादिदोषदींशनो विरक्ततया धनादिपरित्यागः कामत्यागश्च राजेन्द्र! स तृतीय इति स्मृतः ।

किमेतैर्भवतीत्याह—अप्रमादाति । य एतैः षड्भिस्त्यागैः समिन्वतः सोऽप्रमादो भवेत् । सोऽप्रमादोऽष्टगुणः—अष्टिमिर्गुणैः समिन्वतो भवति ॥ २६-२७ ॥

के ते ? तान् दर्शयति—

सत्यं घ्यानं समाधानं चोद्यं वैराग्यमेव च । अस्तेयो ब्रह्मचर्यं च तथासंब्रह एव च ॥ २८॥

साधक-पुरुष प्रमादको छोड देता है और वह भी अष्टगुणोंवाला माना गया है।। २६-२७।।

याचना करनेवाले सुपात्र-सुयोग्य व्यक्तिके लिए जो पुत्र एवं वित्तका दानरूपसे त्याग करता है, वह दो प्रकारका त्याग माना जाता है और उसका छः प्रकारके त्यागोंमें सर्वंप्रथम स्थान है। द्वितीय कोटिका त्याग इष्ट एवं पूर्त है। जो दान श्रौतकमंमें दिया जाता है वह इष्टक्रमं कहलाता है और जो स्मार्तकमंमें दिया जाता है वह पूर्तकमं कहा जाता है। कुछ लोगोंके मतानुसार देवताओंको निमित्त मान करके दिया जानेवाला दान पूर्त है। हे राजेन्द्र! वैराग्यके योगसे विशुद्ध अन्तःकरण हुए विषयोंके प्रति नश्वरभावपूर्वंक देखनेवाले व्यक्तिमें जो विरक्तभावको लेकर धनादिका परित्याग और कामका त्याग देखनेमें आता है वह तृतीय कोटिके त्यागका लक्षण माना जाता है।

इन त्यागोंसे कौन-सा प्रयोजन सिद्ध होगा? इसका 'अप्रमादी' इत्यादि अंशसे उत्तर दिया जाता है—जो पुरुष उक्त तीन प्रकारके त्यागोंसे सम्पन्न होता है वह प्रमाद रहित हो जायेगा। वह अप्रमाद अष्टगुणोंसे युक्त है अर्थात् वह आठगुणोंसे सम्पन्न हो जाता है ॥ २६-२७॥

वे कीन-से हैं ? उसका प्रतिपादन करते हैं — सत्य, ध्यान, समाधान, सतुर्क, वैराग्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और असंग्रह इस प्रकार ये आठ गुण कहलाते हैं ॥ २८ ॥

सत्यं यथार्थभाषणम् । ध्यानं चेतसः किंस्मिद्दिचच्छुभाश्रये मण्डलपुरुषादौ तैलधारावत्संतत्यिवच्छेदिनी प्रवृत्तिः । समाधानं प्रणवेन विश्वाद्यपसंहारं कृत्वा स्वाभाविकचित्सदानन्दाद्वितीयब्रह्मात्मनावस्थानम् । चोद्यम् 'कोऽहं कस्य कुतो वा' इत्यादि । वैराग्यं दृष्टानुश्रविकविषयवितृष्णता । अस्तेयोऽचौर्यमात्मनो द्रव्यस्य वा । आत्मचौर्यमुक्तम्—

योज्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते । कि तेन न कृतं पापं चोरेणात्मापहारिणा ।। इति ।।

ब्रह्मचर्यम् अष्टाङ्गमैयुनत्यागः । तथा चोक्तम् — स्मरणं कीर्तनं केलिवीं अणं गुह्मभाषणम् । संकल्पोऽध्यवसायश्च क्रियानिष्पत्तिरेव च ॥ एतन्मैयुनमष्टाङ्गं प्रवदन्ति मनीषिणः । विपरीतं ब्रह्मचर्यमेतदेवाष्टलक्षणम् ॥

इति । असंग्रहोऽपरिग्रहः पुत्रदारक्षेत्रादीनाम् । एतान् परिपालयेत् ॥२८॥

यथार्थं भाषण करना ही सत्य है, किमी भी सूर्यमण्डलादि शुभ अधिष्ठानमें तैलधारावत् अनवच्छिन्नरूपसे चित्तकी वृत्तिको स्थिर करना ही ध्यान कहलाता है। प्रणवका मानसिक जप करते हुए विश्वके समग्र प्रमेय-पदार्थका उपसंहार कर स्वाभाविक सच्चिदानन्दघन अद्वितीय ब्रह्मात्मभावमें विश्वान्ति लेना ही समाधान है। मैं कौन हूँ 'किसका मैं हूँ' अथवा कहाँसे मैं आया हूँ' इत्यादि रूपसे अपनेमें सुतकं करना ही चोद्य कहा जाता है। दृष्ट और आनुश्रविक विषयोंमें तृष्णाका न होना वैराग्य है। आत्मा अथवा दृष्ट्य-सम्बन्धी चोरी न करना अस्तय है। आत्म-सम्बन्धी चोरीका वर्णन किया दृष्ट्य यह है कि—जो भिन्न प्रकारके आत्मतत्त्वकी दूसरे हो रूपमें समझता है उस आत्माके हनन करनेवालेसे कौन-सा पाप नहीं हुआ है।

अष्टप्रकारके मैथुनका त्याग ही ब्रह्मचर्य कहलाता है और ऐसा ही कहा गया है कि—स्त्री-सम्बन्धी स्मरण, उसकी चर्चा, उससे क्रीडा करना, उसे देखना, उससे गोपनीय वार्ता, उसकी प्राप्तिका संकल्प-विचार और फिर उसके लिए यत्न करना एवं क्रियानिष्पत्ति इस प्रकार मनीषीलोग उसे अष्ट-मैथुनके नामसे कहते हैं। इससे विपरीत आठ प्रकारका ब्रह्मचर्य है।

पुत्र, कलत्र, क्षेत्रादिका परिग्रह न करना असंग्र कहलाता है। इन सबका

समुचित रूपसे पालन करना चाहिए ॥ २८॥

दोषान् वर्जयेदित्याह—

एवं दोषा दमस्योक्तास्तान् दोषान् परिवर्जयेत्। दोषत्यागेऽप्रमादः स्यात् स चाष्यष्टगुणो मतः॥२६॥

'वमोऽष्टादशदोषः स्यात्' इति ये दोषा उक्तास्तान् दोषान् परिवर्जयेत्। कस्मादित्याह्—'दोषत्यागेऽप्रमादः स्यात्' तेषु दोषेषु त्यक्तेषु प्रमादी न भवेदित्यर्थः। सोऽप्यप्रमादोऽष्टगुणो मतः। 'सत्यं ध्यानम्' इत्यादिना पूर्वमेवोप-विष्टत्वादित्यर्थः॥ २९॥

इदानीं सत्यस्तुतिः क्रियते—

स्यात्मा भव राजेन्द्र सत्ये लोकाः प्रतिष्ठिताः। तांस्तु सत्यग्रखानाद्वः सत्ये ह्यमृतमाहितम्।। ३०॥

सत्यात्मा सत्यस्वरूपो भव हे राजेन्द्र ! सत्ये लोकाः प्रतिष्ठिताः । तांस्तु सत्यमुखान् सत्यप्रधानान् सत्याबीनात्मलाभान् आहुः । सत्ये हि अमृतम् आहितम्, अमृतं मोक्षः ॥ ३० ॥

दुर्गुणोंको सर्वथा छोड़ देना चाहिए, इसपर कहते हैं कि—

इस प्रकार जो दमके दोष कहे गये हैं इन दोषोंको सदा छोड़ देना होगा और दोषोंके छोड़ देनेपर ही अप्रमाद उत्पन्न हो सकता है और वह भी अष्टगुणोंसे युक्त माना गया है ॥२९॥

'दम अष्टादश प्रकार का होता है।' इस सूत्रके अन्तर्गत जो दमके दोष कहे गये हैं उन सभी दोषोंको सर्वथा छोड़ देना चाहिए। क्यों? इसपर कहते हैं—दोषोंका परित्याग कर देनेपर ही अप्रमादकी स्थिति संभव हो सकती है। भाव यह है कि उन दोषोंका परित्याग करनेसे वह कभी भी प्रमादी नहीं बन सकता है और वह अप्रमाद भी अष्टगुणसे युक्त रहता है। 'सत्यं घ्यानं' इत्यादि अंशसे पूर्वमें ही इसका विवेचन कर दिया है। १९॥

सम्प्रति सत्यकी प्रशंसा करते हैं-

हे राजन् ! तुम सत्यधर्म सत्यस्वरूपमें ही स्थित रहो; इसलिए कि समस्त छोक सत्यमें हो प्रतिष्ठित हैं इसी कारण उन्हें सत्यद्वारवाला कहा गया है; जबकि सत्यमें ही अमृत रहता है ॥ ३०॥

हे राजेन्द्र ! तुम सदा सत्यमें स्थित रही; क्योंकि समस्त ब्रह्माण्ड सत्यमें

निष्टत्तैनैव दोषेण तपोत्रतिमहाचरेत्। एतद् धात्रा कृतं वृत्तं सत्यमेव सतां त्रतम् ॥ ३१॥

निवृत्तेनैव दोषेण 'क्रोधादयः' (अ०२ श्लो०१५) इत्यादिना पूर्वोक्त-दोषरिहतःसन् तपोव्रतिमहाचरेत्। एतद्धात्रा परमेश्वरेण कृतं वृत्तं सत्यमेवः सतां परं व्रतम्।। ३१॥

दोषैरेतैविंग्रुक्तं तु गुणैरेतैः समन्वितम्। एतत्समृद्धमत्यर्थं तपो भवति केवलम्॥३२॥

इदानीम् 'कथं समृद्धमत्यर्थम्' इत्यनेनोपक्रान्तमर्थमुपसंहरति— दोषेरेतैः 'क्रोवादयः' इत्यादिना पूर्वोक्तेविमुक्तं तु गुणैरेतैः ज्ञानादिभिश्च समन्वितं यद् एतत्समृद्धमत्यर्थं तपो भवति केवलम् ॥ ३२ ॥

कि बहुना—

ही प्रतिष्ठित है, उन सत्यमुख-सत्यप्रधान अर्थात् सत्यके आधिपत्यमें ही आत्म-स्फुर्ति देनेवाला कहा है; जबिक सत्य में ही अमृत-मोक्ष प्रस्थापित है ॥ ३० ॥

इस लोकमें समस्त दोषोंकी निवृत्ति कर लेनेपर ही तपस्वी पुरुष व्रतका आचरण करे। जबिक साधुजनोंके लिए व्रत ही सत्य है। इसलिए ब्रह्माने ऐसा

सदाचार बनाया है ॥ ३१ ॥

द्वितीय अध्यायके अन्तर्गत 'क्रोधादयः' इत्यादि सूत्रमें विवेचित दोषोंकी निवृत्ति करके विद्वान् पुरुष इस लोकमें तपरूप व्रतका आचरण करे; क्योंकि विधाता- प्ररमेश्वर द्वारा ऐसा ही सदाचारका विधान किया गया है। इसलिए कि सज्जनोंके लिए यह व्रत सर्वोत्कृष्ट माना गया है और यही वात सत्य भी है। ३१॥

सम्प्रति इस प्रकारका तप अत्यन्त समृद्ध कैसे होगा ? इत्यादि सूत्रांशसे प्रारम्भ किये हुए विषयका उपसंहार किया जाता है—

जो मुमुक्षुजन इन क्रोघादि दोषोंसे विमुक्त होकर ज्ञानादि गुणोंसे सम्पन्न हो गया है। उसीका यह केवल अत्यन्त समृद्ध तप होता है।। ३२॥

'क्रोघादयः' इत्यादि अंशसे पूर्वोक्त द्वितीय अध्यायंके अन्तर्गत क्रोघादि दोषोंका निर्मूलन करके इन ज्ञानादि गुणसमूहसे युक्त हुआ यह जो समृद्ध तप है, वह तप हो केवल शुद्ध होता है अर्थात् जो क्रोघादि दोषोंसे दूर होकर ज्ञानादि गुणोंसे सम्पन्न हो जाता है उसीका यह विशुद्ध तप कहलाता है ॥३२॥

इस विषयमें अधिक क्या कहा जाय ?

यन्मां पृच्छिसि राजेन्द्र संक्षेपात् तद् ब्रवीमि ते । एतत् पापहरं शुद्धं जन्ममृत्युजरापहम् ॥ ३३॥

हे राजेन्द्र ! यन्मां पृच्छिसि तत् संक्षेपात् समासतो ब्रवीमि ते । एतद् वक्ष्यमाणं पापहरं शुद्धं फलाभिकाङ्क्षारहितं तपोन्नतं जन्ममृत्युजरा-पहम् ॥ ३३ ॥

कि तदिति चेत्? तत्राह—

इन्द्रियेभ्यश्च पश्चभ्यो मनसरचैव भारत । अतीतानागतेभ्यश्च मुक्तरचेत् स सुखी भवेत् ॥ ३४॥

हे भारत ! यः सविषयेम्यः पञ्चम्य इन्द्रियेम्यो वर्तमानेम्यो मनसश्चैव तथातीतेम्योऽनागतेभ्यश्च मुक्तश्चेत् स सुझी भवेत्, मुक्त एव भवेदित्यर्थः ॥३४॥ एवमुक्ते प्राह धृतराष्ट्रः—

हे राजन् ! जो तुम मुझसे पूछ रहे हो, वह संक्षेपमें कहता हूँ । यह पापको विनष्ट करनेवाला विशुद्ध और जन्म-मरण एवं जरा आदि दुःखोंकी निवृत्ति करता है ॥ ३३ ॥

हे राजेन्द्र ! जो कुछ तुम मुझसे पूछ रहे हो, उसका में संक्षेप-थोड़ेसे शब्दोंमें वर्णन करूँगा, यह वक्ष्माण लक्षणवाला फलाकांक्षासे शून्य पापका विघ्वंसक विशुद्ध तपह्ना बन्म-मृत्यु एवं जरादि दु:खोंकी निवृत्ति करने-वाला होता है ।। ३३ ॥

यदि यह पूछा जाय कि वह कैसा है तो इस विषयमें कहते हैं— हे भारत ! इन्द्रियोंसे और उनके विषयोंसे तथा मनसे एवं अतीत-अनागतसे भी यदि वह विमुक्त हो जाता है, तो वह निःसन्देह सुखी हो जायेगा ॥ ३४॥

हे राजन् ! ज्ञानमें प्रोति रखनेवाले ! यदि कोई जिज्ञासु पुरुष विद्यमान पञ्चविषयोंके सिंहत इन्द्रियोंसे, मनसे, तथा भूत और भविष्यकालोन संस्कारोंसे रिहत हो जाता तो यह निश्चित है कि वह विवेकी जन सुखी हो जायेगा अर्थात् विमुक्त ही हो जायेगा ॥ ३४ ॥

राजा घृतराष्ट्रके द्वारा उक्त प्रकारसे जिज्ञासा करनेपर उत्तर दिया जाता है कि— धृतराष्ट्र उवाच

आख्यानपञ्चमैर्वेदैर्भूयिष्ठं कत्थ्यते जनः।
तथा चान्ये चतुर्वदास्त्रिवेदाश्च तथापरे॥ ३५॥
द्विवेदाश्चैकवेदाश्च अनृतश्च तथापरे।
एतेषु मेऽधिकं बृहि यमहं वेद ब्राह्मणम्॥ ३६॥

आख्यानं पुराणं पञ्चमं येषां वेदानां ते आख्यानपञ्चमाः । श्रूयते च छान्दोग्ये—'इतिहासपुराणं पञ्चमम्' इति । तैराख्यानपञ्चमैर्वेदैर्भूयिष्ठम् अत्यर्थं कत्थ्यते ठलाव्यते बहुमन्यते सर्वस्मादधिकोऽहमिति । कथ्यते इति केचित्पठन्ति । आख्यानपञ्चमैर्देदैः कश्चिज्जनः पञ्चमवेदोति कथ्यते इत्यर्थः ।

तथा चान्ये चतुर्वेदास्त्रिवेदाः, अपरे द्विवेदाः, एकवेदाश्च अनृचश्च तथा-परे परित्यक्तऋगादिवेदा अपरे । एतेषु मनुष्येष्वधिकं श्रेष्ठं अद्हि यमहं बाह्मणं वेद विद्याम् ॥ ३५-३६ ॥

## धृतराष्ट्र बोले—

किसी व्यक्ति विशेषको तो जिन वेदों में इतिहास, पुराणका स्थान पश्चम है इस प्रकार पाँच वेदोंको लेकर श्रेष्ठ समझा जाता है। तथा दूसरे चार वेदोंको पढ़नेवाले और अन्य कुछ लोग तीन वेदोंके विशेषज्ञ हैं एवं कोई दो वेदके अध्येता हैं एवं कुछ एक ही वेदको पढ़ते हैं तथा दूसरे कुछ ब्राह्मण अनृच भी हैं, इनमें जो सर्वोत्कृष्ट हो, मेरे प्रति कहिये जिससे कि मैं उसे ब्राह्मण जान लूँ।। ३५-३६।।

जिन ऋगादि वेदोंमें आख्यान अर्थात् पुराणका पञ्चम स्थान है, वेद 'आख्यानपञ्चम्'के रूपमें प्रसिद्ध हैं। और छान्दोग्योपनिषद्में सुना भी जाता है

इतिहास, पुराण पश्चम वेद है उन आख्यान वेदोंको लेकर कुछ लोग अपने आपका 'में सबसे श्रेष्ठ हूँ' इस प्रकारसे अत्यधिक बढ़ा-चढ़ा करके मान लेते हैं। कुब लोग सूत्रमें उद्घृत 'कत्यते' पदका कथ्यते ऐसा पाठान्तर कर पढ़ते हैं। सारगित अर्थ यह है कि—पुराणरूप पश्चवेदोंको लेकर कोई पुरुष तो पश्चवेदीके नामसे प्रसिद्ध है। तथा अन्य लोग चतुर्वेदी हैं, दूसरे कोई द्विवेदी हैं और कोई एक वेदी भी बोले जाते हैं और कोई वेदकी एक भी ऋचाका भी अध्ययन नहीं करते हैं एवं उसे न महत्त्वकी दृष्टिसे भी देखते हैं अत एव वे य एव स्वाभाविकचित्सदानन्दाद्वितीयब्रह्मात्मनावस्थितः स एव ब्राह्मण इति दर्शयिष्यन् तद्व्यतिरिक्तस्य सर्वस्य तदज्ञानमूलत्वं दर्शयति—

सनत्सुजात उवाच

एकवेदस्य चाज्ञानाद् वेदास्ते बह्वोऽभवन् । सत्यस्यैकस्य राजेन्द्र सत्ये कश्चिदवस्थितः ॥ ३७॥

एकस्य वेदस्य—वेद्यमिवंरूपम् अनिवंरूपम्, वेदनं वेदः—एकस्या-द्वितीयस्य संविद्धयस्येत्यर्थः। तस्यैकवेदस्य ब्रह्मणोऽनवगमादृगादयो वेदा बह्वोऽभवन्। अत्र ऋगादिवेदास्तत्प्रतिपत्त्यर्थं विचारं कुर्वन्तीति वेदा-ख्यामवापुः।

अथवा, सद्भावं साधयन्तीति वेदाः, विदन्ति वेदनसाधनभूता इति वा वेदाः । अथवा, ब्रह्माधीनमात्मानं लभन्त इति वा वेदाः । ब्रह्मण आत्मतया

अनृच कहलाते हैं। इन सभी मनुष्योंमें जो सबसे श्रेष्ठ हो उसके विषयमें कहिये, जिससे कि मैं उसे ब्रह्मानिष्ठ ब्राह्मण जान सकूँ॥ ३५-३६॥

जो विद्वाज्जन अपने स्वभावसिद्ध सिच्चिदानन्द अद्वितीय ब्रह्मभावमें ही अवस्थित है, वस्तुतः वही ब्रह्मनिष्ठ ब्राह्मण कहलाता है। ऐसा उल्लेख करते हुए उससे भिन्न सबका और उसका अज्ञानमूलत्व प्रदिशत किया जा रहा है—

हे राजेन्द्र ! एक सद्रूप वेदका पूर्णतया ज्ञान न होनेसे ही अनेक प्रकारकी वेदोंकी उत्पत्ति हुई देखनेमें आती है, इसलिए कोई विवेकी पुरुष ही उस सत्यधर्ममें प्रतिष्ठित है ॥ ३७ ॥

एक वेदकी ही दृश्यरूप और अदृश्यरूपमें वेद्यरूपता देखी जाती है; जबिक वेदन-संविद्रूप ज्ञान ही वेद कहा जाता है। तात्पर्य यह है कि एक संविद्यकाशात्मा परमब्रह्म परमात्माका ज्ञान ही वेद है इसीसे उस एक सविद्रूप परमात्माका सम्यग्रूपसे अवबोध प्राप्त न होनेके कारण ऋग्, यजु, साम आदि वेद अनेक शाखा-प्रशाखादिके भेदका आश्रय ग्रहण कर प्रतीत होते हैं। प्रस्तुत प्रकरणमें जो ऋगादि वेदोंकी मीमांसा हो रही है उनके ज्ञानके निमित्त विचार विमर्श करते हैं। इसिल्ए उनकी प्रसिद्धि वेदोंके रूपमें विद्यमान है अथवा कोई अन्य भी कारण हो सकता है जैसे कि सद्वस्तुको सिद्धिमें इन वेदोंकी उपयोगिता देखी जाती है और ज्ञानकी प्राप्तिमें साक्षात् साधनरूपसे समझा भी जाता है। अतः वेदोंकी उपयोगिता सिद्ध हो जाती है अथवा

लाभहेतव इति वा वेदाः । विद विचारणे । विद सत्तायाम् । विद ज्ञाने । विद्लू लाभे एतेषां धातूनां विषये वर्तन्ते यस्मात् ततो वेदा इत्युक्ताः ।

तदेकवेदस्वरूपं किर्मित चेत्, 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' 'एकमेवाद्वितीयम्' इति श्रुतेः । तस्मात् सत्यस्यैकवेदस्वरूपस्य ब्रह्मणोऽनवगमाद् वेदा बहवो ब्याख्याताः । सर्वे वेदास्तदर्थंदर्शंनहेतवः, हे राजेन्द्र ! त्वभपि किमेवं ज्ञात्वा सत्ये ब्रह्मणि स्थितोऽसि ? कश्चित् पुनः सत्येऽवस्थितः प्रतिष्ठित इति ॥ ३७ ॥

भूयो मे शृणु-

य एनं वेद तत् सत्यं प्राज्ञो भवति नित्यदा । दानमध्ययनं यज्ञो लोभादेव प्रवर्तते ॥ ३८ ॥

किमर्थम् ? नो चेत्, तत्र यद्भवति तच्छृणु-

परमब्रह्म परमात्माके अधिष्ठित आत्मस्वरूपकी उपलब्धि होती है इसीसे भी वेद है, ब्रह्मतत्त्वका आत्मस्वरूपसे प्राप्त करनेमें कारण होनेसे भी वेद कहे जाते हैं।

विद्, विचार अर्थमें, विद् सत्ता अर्थमें, विद् ज्ञान अर्थमें और विद्, लाम अर्थमें घातुका प्रयोग होता है इसलिए भी वेद संज्ञा पड़ी है।

यदि कहो कि उस वेदका स्वरूप क्या है ? 'ब्रह्मका स्वरूप सत्य, ज्ञान और अनन्त है।' 'ब्रह्म एक अद्वितीय है।' इत्यादि श्रुतिवाक्योंसे सिद्ध होता है। सत्य एक वेदस्वरूप ब्रह्मतत्त्वका अवबोध न होनेके कारण विविध प्रकारके वेदोंकी उपलब्धि देखनेमें आती है; जबिक सभी वेद अपने आत्मस्वरूपके दर्शनमें उपयोगी सिद्ध होते हैं। हे राजन्! तुम भी उक्त प्रकारसे ब्रह्मतत्त्वके स्वरूपका भलीभाँति अवबोध प्राप्त करके सद्रूप परम ब्रह्मभावमें अवस्थित रहो ? इसलिए कि कोई विरला ही पुरुष उस तत्त्वमें स्थित रहता है।।३७॥

अब आगे भी इस विषयमें श्रवण करो-

जो विद्वान् पुरुष इस आत्मस्वरूप ब्रह्मतत्त्वको अपरोक्षरूपसे जानता है, जबिक उसकी ज्ञान यथार्थ माना जाता है और इससे वह निरन्तर ब्रह्म-भावमें भी स्थित रहता है। दान, अध्ययन और यज्ञादि कर्म तो लोभपूर्वक किये जाते हैं॥ ३८॥

किसिलए ? यदि ऐसा न माना जाये तो उस स्थितिमें जो गित होती है इसके लिए सुनो— सत्यात् प्रच्यवमानानां संकल्पा वितथाभवन् । ततः कर्म प्रतायेत सत्यस्यानवधारणात् ॥ ३६ ॥

सत्यात् सत्यादिलक्षणाद् ब्रह्मणः प्रच्यवसानानां स्वाभाविकब्रह्मभाव-परित्यागेन अनात्मिन देहादावात्मभावभापन्नानां संकल्पा वितथा अभवन् व्यर्था भवन्ति । स्वाभाविकसत्यसंकल्पादयो न सिध्यन्तीत्यर्थः । ततः कर्मं यज्ञादिकं प्रतायेत विस्तृतं भवेत् ।

तदेतत्सर्वं सत्यादिलक्षणस्य ब्रह्मणोऽनवधारणाद् अनवगमात् । आत्मा-ज्ञानानिमित्तत्वात् संसारस्य यावत्परमात्मानमात्मत्वेन साक्षान्न विज्ञानाति तावदयं तापत्रयाभिभूतो मकरादिभिरिव रागादिभिरितस्ततः समाकृष्यमाणो मोमुह्ममानोऽसत्यसंकल्पः स्वर्गपश्वन्नादिहेयसाधनेषु वर्त्तत इत्यर्थः ॥ ३९ ॥

इदानीं बाह्मणलक्षणमाह—.

जो पामरलोग सत्यसे दूर हो जाते हैं उनकी तो संकल्प शक्ति ही क्षीण हो जाती है। अत एव सत्यधर्मका निश्चय न होनेसे कर्मका विस्तार किया जाता है।। ३९॥

सत्यसे अर्थात् सत्यादिरूप परमद्भा परमात्मासे प्रच्युत होनेवाले प्राणियोंका संकल्पवल क्षीण हो जाता है; जबिक संकल्पविक्तिन लोग अपने स्वभावसिद्ध ब्रह्मस्वरूपको छोड़ देनेसे देहेन्द्रियादि अनित्य-क्षणभङ्गुर वस्तुओंमें आत्मभाव कर लेते हैं और इससे इन लोगोंके संकल्प निरर्थक हो गये हैं। तात्पर्य यह है कि उन पामर प्राणियोंमें स्वाभाविक सत्य संकल्पादिको सिद्धि नहीं हो पाती। इसी कारणको लेकर यज्ञादि कर्मका विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया है।

यह सब सत्य-ज्ञानादि लक्षणवाले परमब्रह्म परमात्माका समुचिततया अवबोध न होनेसे हुआ करता है; जबिक संसरणभाव तो अपने आत्मस्वरूपके अज्ञानको लेकर होता हुआ देखा जाता है। भावार्थ यह है कि जबतक यह प्राणी परमात्माको अपने आत्मस्वरूपसे साक्षात् जान नहीं लेता है तबतक आध्यात्मिक, आधिदैविक एवं आधिमौतिक इन तापत्रयसे आक्रान्त होकर वह मकरादिको भाँति रागादि द्वन्द्वोंसे बलात् इतस्ततः खींचा हुआ, मोहके वशोभ्यत हुआ मिथ्या संकल्प-विकल्पोंसे बँच जाता है एवं स्वगं, पशु और वैषयिक हेय वस्तुओंमें रह जाता है।। ३९॥

अब ब्रह्मनिष्ठ ब्राह्मणका स्वरूप प्रदिशत किया जाता है —

## विद्याद् बहुपठन्तं तु बहुवागिति त्राक्षणम् । य एव सत्यान्नापैति स ज्ञेयो त्राक्षणस्त्वया ।। ४० ॥

बहुपठन्तम् आख्यानपञ्चमवेदाध्यायिनं बहुवागिति विद्यात्, न साक्षाद्
बाह्मणमिति कस्तिहं मुख्यो बाह्मणः ? इति चेत्—य एव सत्यात् सत्यादिलक्षणान्नापैति न क्षरित स्वाभाविकचित्सदानन्दाद्वितीयबह्मात्मनैवावितष्ठते
इत्यर्थः स एव बाह्मणस्त्वया ज्ञेयः, नेतरो यः सत्यात् प्रच्युतोःकृतार्थः सन्
कर्मणि प्रवर्तते। तथा च बह्मविदमेव बाह्मणं दर्शयति श्रुतिः—'मौनं चामौनं
च निविद्याथ बाह्मणः स बाह्मणः' इति 'विपापो विरजोऽविचिकित्सो बाह्मणो
भवति' इति च ॥ ४०॥

भवेदेतदेवं यदि तदेव ब्रह्म सिद्धचेत, न च सिद्धचित, अन्यपरत्वाद् वेदस्येति; तत्राह—

छन्दांसि नाम द्विपदां वरिष्ठ स्वच्छन्दयोगेन भवन्ति तत्र। छन्दोविदस्तेन च तानधीत्य गता हि वेदस्य न वेद्यमार्याः ॥४१॥

बहुत पढ़नेवाले ब्राह्मणको तो तुम बड़ा वक्तामात्र ही समझो। जो सत्यघर्मसे दूर नहीं रहता है, वस्तुतः तुझे उसको ही ब्राह्मण मानना होगा॥ ४०॥

बहुत पढ़नेवाले व्यक्ति तो केवल प्रवक्ता ही माना अयोग अर्थात् जिनमें इतिहास-पुराणका पद्मम स्थान है। इस प्रकार वेदोंके अध्येत्वगंको तुम बड़ा वाग्मी समझा—जब वह साक्षात् ब्रह्मिक्ठ ब्राह्मण नहीं है तो ब्राह्मण किसको माना जाय? यदि ऐसी वात है तो सुनो—जो पुरुष सत्य -सत्यादिरूप ब्रह्मभावसे दूर नहीं रहता है अर्थात् अपने स्वभावसिद्ध सिन्वदान्वदादितीय ब्रह्मस्वरूपसे लेशमात्र भी पृथक् नहीं रहता है उसको तुझे ब्रह्मिष्ठ ब्राह्मण समझना चाहिए दूसरे व्यक्तिको नहीं। इसलिए कि वह सत्यधमंसे दूर एवं अकृतार्थं होनेपर तो कर्ममें ही प्रवृत्त होता है। तथा भगवती श्रुतिने ब्रह्मदाशीं पुरुषको ही ब्राह्मण कहा है—जो विद्वान् मौन और अमौनसे दूर हट कर ब्रह्मभावमें प्रतिष्ठित हो गया है और जो निष्पाप, राग-शून्य एवं घृणासे पृथक् होकर रह रहा है वही ब्राह्मण है। यदि इसीसे उस ब्रह्मतत्त्वकी सिद्धि हो जाती है तो ऐसा हो किया जायेगा, किन्तु उसकी सिद्धि कदापि संभव नहीं है, इसलिए वेदोंका तात्पर्यार्थं कर्मोंमें हो सिद्ध हाता है, इसका समाधान करते हैं—

है द्विपदां वरिष्ठ ! छन्दांसि वेदाः स्वच्छन्दयोगेन स्वच्छन्दता स्वाधीनता यथाकाममित्यर्थः तत्र परमात्मिन भवन्ति तत्रेव प्रमाणं भवन्ति । श्र्यते च— 'सर्वे वेदा यत्पदमासनन्ति' इति च ।

पुरुषार्थपर्यवसायित्वाद् येदस्य तद्व्यतिरिक्तस्य सर्वस्यानित्याशुचिदुःखा-नुविद्धत्वेन पुरुषार्थत्वाभावात् तत्स्वरूपत्वज्ञानतत्साधनप्रतिपादकत्वेन वेदानां प्रामाण्यमित्यर्थः ।

यस्माद्वेदाः स्वच्छन्दयोगेन तत्रैव परमात्मिन प्रमाणं भवति, तेन च हेतुना तान् वेदानघीत्य अधिगम्य वेदान्तश्रवणादिकं कृत्वा गताः प्राप्ता वेदस्य संवि-द्रपस्य परमात्मनः स्वरूपं न वेद्यं प्रयञ्चम् आर्याः पण्डिता ब्रह्मविदः ॥ ४१ ॥

एवं तर्हि वेदवेद्यत्वे 'अन्यदेव तद्विदितादथोऽविदितादवि,' 'यतो वाचो निवर्तन्ते, अप्राप्य मनसा सह' इत्यादिश्रुतिविरोधः प्रसच्येतेत्याशङ्क्याह—

हे घृतराष्ट्र ! वेद तो स्वतन्त्रतया परमब्रह्म परमात्माका ही प्रतिपादन करते हैं, इससे वेदज्ञ आर्यजन उन्हींका स्वाध्याय कर तत्सम्बन्धो प्रतिपाद्य ब्रह्मतत्त्वका अपरोक्षतया साक्षात्कार कर चुके हैं जिससे कि वै प्रपञ्चसे सर्वथा दूर हो गये हैं ॥ ४१॥

हे द्विजोंमें सर्वश्रेष्ठ ! जो स्वतन्त्रभावसे सम्बन्त्रित अपनी यथेष्ट स्वच्छन्दता-स्वाधीनता है उसका प्रतिपादनकरनेमें ही वेदोंका प्रामाण्य अभिहित है; जबिक वेद उस परमात्मामें ही प्रमाणक्ष्प माना जाता है और इस विषयमें श्रुतिवाक्यका उल्लेख भी मिलता है—'सारी वेदराशि जिस पदका प्रतिपादन करती हैं।'

जविक सारे वेदोंका पर्यवसान परमपुरुषार्थमें निहित रहता है उस परमात्मासे भिन्न सभी वस्तुएँ अनित्य-क्षणभञ्जुर, अपवित्र और दुःखसे मिश्रित हैं इसिल्ए वे परमपुरुषार्थक्य नहीं हो सकते हैं। भाव यह है कि उस परमात्मा-के स्वरूप, उसके ज्ञान और उसकी प्राप्तिक साधनोंका ही प्रतिपादन करनेमें वेदोंका प्रामाण्य निहित है।

जिससे कि वेद स्वतन्त्ररूपसे उस परमात्मामें ही प्रमाणरूप माने जाते हैं और इसी हेतुसे श्रेष्ठ-पण्डित अर्थात् ब्रह्मवेत्ता पुरुष उन वेदोंका स्वाष्याय कर वेदान्त-शास्त्रका सद्गुरुके उपदेश क्रमसे श्रवणादिक करते हुए उनके प्रतिपाद्य संवित्प्रकाश परमात्माका साक्षात्कार कर चुके हैं, इसीलिए वे लोग कभी भी वेद्यभावको प्राप्त नहीं होते थे।। ४१।।

ऐसी स्थितिमें तो वह विदितसे अन्य और अविदित से भी पृथक् है,

न वेदानां वेदिता कश्चिदस्ति वेदेन वेदं न विदुर्न वेद्यम् । यो वेद वेदं स च वेद वेद्यं यो वेद वेद्यं न स वेद सत्यम् ॥४२॥

न वेदानामृगादीनां मध्ये कश्चिदिप वेदः परमात्मनो वाचामगोचरस्य संविद्रूपस्य वेदितास्तिः; कस्मात् ? यस्माद् वेदेन ऋगादिरूपेण जडेन वेदं संविद्रूपं परमात्मानं न विदुः। न वेद्यम्, प्रपञ्चमिप न विदुः, संविद्धीनत्वात्सर्वसिद्धेः।

यस्मात् संविदधीना सर्विसिद्धिस्तस्माद् यो वेदं संविद्भूपं परमात्मानं वेद जानाति स च वेद वेद्यमिदं सर्वम् । तथा च श्रुतिः—'आत्मनो वा अरे दर्शनेन श्रवणेन मत्या विज्ञानेनेदं सर्वं विदितम्' इति । यो वेद वेद्यमिदं रूपं न स वेद न जानाति सत्यं सत्यादिलक्षणं परमात्मानम् ॥ ४२ ॥

नन्वेवं र्ताह 'वेदेन वेदं न विदुर्न वेद्यम्' इति वदता अनात्मविदः प्रपञ्चा-सिद्धिरेवेत्युक्तं भवतीत्याशङ्कचाह—

जिससे कि वह मन सिहत वाणी अप्राप्त होकर लौट आती है। इत्यादि श्रुति वानयोंसे विरोधकी स्थिति उपस्थित हो जायेगी, इस प्रकार आशङ्का कर कहते हैं—

जो लोग वेदोंको जानते हैं वे वेद्यरूप प्रपञ्चको भी जानते हैं किन्तु उस परमात्माको नहीं जान पाते हैं और न वेदोंके विषयमें ही पूर्णतया अवगत है तो भी वे वेदज्ञ ब्राह्मण वेद द्वारा ही परमात्माका साक्षात्कार कर छेते हैं ॥४२॥

किसी भी ऋगादि वेदों में ऐसा कोई भी देखने में नहीं आता है जो वाणीके अविषयभूत संवित्प्रकाश परमात्माको पूर्णतया जाननेवाला हो। किससे ? इस्रालए कि ऋगादि वेदराशि जडस्वभावतालो है इसीसे संविद्र प् चेतनधर्मा परमात्माको जानने में समर्थ नहीं है और न वेद्यरूप प्रपञ्चकी सिद्धि जानके अधीन रहतो है।

जिससे कि समस्त घट-पटादि पदार्थों की सिद्धि ज्ञानाधीन मानी जाती है इसीसे जो कोई विद्वान् पुरुष संविद्ध्य परमात्माको जानता है, वह इस वेद्य-रूप प्रपन्नका भी ज्ञान प्राप्त कर लेता है। ऐसा हो भगवती श्रुतिका कथन है कि—अरे मैत्रेयि! आत्माके दर्शन, श्रवण, ज्ञान और विज्ञानसे यह सारा प्रपन्न विदित्त हो जाता है। जो व्यक्ति वेद्यतया इस रूपको जानता है, वह सत्य-सत्यज्ञानादि लक्षणवाले परमब्रह्म परमात्माको नहीं जान पाता है।।४२॥

अच्छा तो, यदि ऐसी बात है तो वेद द्वारा न परमात्माका ही बोब होता है और न वेद्यवस्तुका ही बोघ हो पाता है। दस प्रकारसे कहनेवाला यो वेद वेदान् स च वेद देद्यं न तं विदुर्वेदविदो न वेदाः। तथापि वेदेन विदन्ति वेदं ये ब्राह्मणा वेदविदो भवन्ति ॥४३॥

यो देव जानाति ऋगोदीन् वेदान् स च वेद वेद्यं सोऽप्यनात्मिविदेव भिन्नेन संवेदनेन वेद्यं प्रपद्धं वेद । नन्वेवं चेत् तींह वेद्यवत् परमात्मानमिवि विजानीयादित्याशङ्क्षचाह—न तं परमात्मानं वाचामगोचरं विदुर्वेदविदः, न वेदाः, वेदा अपि न तं विदुः, न तं विषयीकुर्वन्तीत्यर्थः । कथंचिल्लक्षणया बोधयन्तोति भावः ।

नन्वेवं तर्हि कथमौपनिषदं ब्रह्म स्यादित्याशङ्क्याह—'तथापि वेदेन विदन्ति वेदम्'। यद्यपि वागाद्यविषयं ब्रह्म तथापि वेदेन ऋगादिना विदन्ति

अनात्मज्ञ व्यक्तिके लिए प्रपञ्चकी असिद्धिका ही वर्णन करता है, ऐसी आज्ञाङ्का कर कहते हैं—

जो व्यक्ति वेदोंको अच्छी तरह जानता है वह वेद्यमात्रको भी जान क्ष्ता है; क्योंकि उस ब्रह्मतत्त्वको तो न वेद हो जानता है और न वेदज्ञ पुरुष ही जाननेमें समर्थ हैं। अतः जो ब्रह्मनिष्ठ ब्राह्मण वेदज्ञ होते हैं वे ही वेद द्वारा परमात्माको जादते हैं। ४३॥

जो पुरुष ऋगादि वेदोंको सम्यग्नूपसे जानता है और वह साथ-ही -साथ वेद्यरूप प्रपञ्चको भी जान लेता है, तो भी वह व्यक्ति आत्मवेत्ता हो समझा जायेगा; क्योंकि वह सारे प्रपञ्चको मेदज्ञानपूर्वक ही जानता है यहां उससे भिन्नरूपमें जानना है। अच्छा तो, यदि इस प्रकार है तो वेद्य-वस्तुको माँति वह परमात्माको भी अवश्यमेव जान लेगा। ऐसी आशङ्का कर उत्तर देते हैं कि वाणीके अविषयभूत उस परमात्माको वेदके ज्ञाता ही नहीं अपितु साक्षात् वेद भी जाननेमें असमर्थ होते हैं। तात्पर्य यह है कि वह परमात्मा वेदका भी विषय नहीं हो सकता है, किसी प्रकार लक्षणावृत्तिका आश्रय लेकर ज्ञानका विषय संभव हो सकता है।

अच्छा तो, इस प्रकार परमब्रह्म परमात्मा उपनिषद्का विषय कैसे हो सकता है ? इसका उत्तर यह है कि 'तथापि वेदेन विदिन्त वेदम्।' जबिक परमात्मा कदापि वागादि इन्द्रियोंका विषय नहीं होता है, तो भी ऋगादि वेदों के द्वारा संविद्रूप परमात्माको जाननेमें समर्थं होते हैं, उसको जाननेमें कौन व्यक्ति समर्थं है ? जो ब्रह्मनिष्ठ वेदज्ञ ब्राह्मण हैं वे हा जाननेमें समर्थं होते हैं। आज्ञाय यह है कि जिन्हें वेदशास्त्रोंकी ब्रह्मतत्त्व-सम्बन्धी प्रतिपादनकी प्रक्रिया

विजानित वेदं संविद्रूपं परमात्मानम् । के ते ? ये बाह्यणा वेदविदो भवन्ति । वेदानां वेदप्रतिपादनप्रकारं जानन्तीत्यर्थः ॥ ४३॥

क्यं तह्यं विषयमेव बह्य वेदाः प्रतिपादयन्तीत्याशङ्क्याह— यामांशभागस्य तथा हि वेदा यथा हि शाखा च महीरुहस्य । संवेदने चैव यथामनन्ति तस्मिन् हि नित्ये परमात्मनोऽर्थे ॥४४॥

यामांशभागस्य, 'त्रियासञ्चन्द्रः' इति श्रुतेः, चन्द्रांशभागस्य । प्रति-पच्चन्द्रकलादर्शने यथा महीरुहस्य वृक्षस्य शाखा हेतुर्भवति । तथा हि वेदा-स्तस्यैव परमात्मनः स्वरूपभूते संवेदने नित्येऽविनाशिन्यर्थे परमपुरुषार्थस्वरूपे पूर्णानन्दरूपे हेतवो भवन्ति । न पुनः साक्षाद्वाचामगाचरं परमात्मानं प्रति-पादयन्तीत्येवमामनन्ति ॥ ४४ ॥

य एवं वेदानां वेदरूपात्मप्रतिपादनप्रकारमवगम्य व्याचण्टे, सोऽपि बाह्मण इत्याह—

अभिजानामि ब्राह्मणमाख्यातारं विचक्षणम्। एवं योऽभिविजानाति स जानाति परं हि तत्॥ ४५॥

ज्ञात है वे ब्रह्मनिष्ठ ज्ञानी संवित्प्रकाश परमात्माको सम्यग्रूपसे जाननेमें समर्थं भी होते हैं।। ४३।।

जब परमब्रह्म परमात्मा वागादि इन्द्रियोंका विषय नहीं बन पाता है तो फिर उसका वेद वर्णन कैसे करते हैं ? ऐसी आशङ्का कर कहते हैं—

जैसे वृक्षकी शाखा चन्द्रदर्शनमें हेतु होती है वैसे समस्त वेद भी उस

सर्वं व्यापक परमात्माके ही विषयमें विवेचन करते हैं।। ४४।।

'त्रियाम शब्द चन्द्रमाका पर्यायवाचक है।' इस प्रकार भगवती श्रुत्तिके अनुसार जैसे वृक्षकी शाखा प्रतिपदाकी चद्रकलाको देखनेमें निमित्त होती है इसो प्रकार जो उस परमात्माका स्वरूपात्मक, शाश्वत, अपरितंनशील, परमपुरुषार्थ-स्वरूप, परिपूर्णवीधमय ज्ञान है उसमें वेद हेतु होते हैं। जबिक वे वाणोके अविषयरूप परमात्माका साक्षात् प्रतिपादन नहीं करते हैं अपितु किसी लक्षणा-वृत्तिसे ही प्रदिश्तत किया जाता है।। ४४।।

इस प्रकार वेदोंका वेदस्वरूप आत्माकी प्रतिपादन प्रक्रियाका सम्यग्रूपसे ज्ञान पा करके जो विद्वान् पुरुष वर्णन करता है, वस्तुतः वही ब्रह्मनिष्ठ ब्राह्मण कहलाता है.—

जो वेदोंकी व्याख्या करनेवाला है उसे ही मैं बुद्धिमान् ब्रह्मनिष्ठ ब्राह्मण

यो वेदप्रतिपादनप्रकारं व्याचन्द्रे तमाख्यातारं विचक्षणं ब्राह्मणमिमजानामि । ननु बाल्यपाण्डित्यादिकं निर्विद्यावस्थितमेव ब्राह्मणं ब्रूते श्रुतिः ।
तथा हि 'ब्राह्मणः पाण्डित्यं निर्विद्य वाल्येन तिष्ठासे तथा वाल्यं च पाण्डित्यं च
पाण्डित्यं च निर्विद्याथ मुनिर्भवति । मौनं चामौनं च निर्विद्याथ ब्राह्मण ' इति ।
कथसुच्यते—अभिजानामि ब्राह्मणमाख्यातारं विचक्षणमिति ? तत्राह—एवं
वेदानां वेदनरूपात्मप्रतिपादनप्रकारं मयोक्तं योऽभिविजानाति स जानाति परं
हि तत्परं ब्रह्म जानात्येव । यो हि पाण्डित्यं निर्विद्य स्थितः स क्षिप्रं बाल्यादिकं
निर्विद्य ब्राह्मणो भवतीत्यभित्रायः ॥ ४५

यस्मात्तत्यिन इत्योव काह्यणत्वप्रसिद्धित्तस्माधिषयपरो न भवेदित्याह— नास्य पर्येषणं गच्छेत् प्रत्यर्थिषु कदाचन । अविचिन्वन्निमं वेदे ततः पर्यातं तं प्रभूम् ॥ ४६॥

समझता हूँ । इस प्रकारसे जो उसे तत्त्वपूर्वक जानता है, वस्तुतः वही पुरुष ही उस परमारमाको जाननेमें समर्थ है ॥ ४५ ॥

जो पुरुष वेदोंको प्रतिपादन प्रक्रियाको जानता है में उसव्याख्याताको ही पण्डित मानता हूँ, जबिक भगवती श्रुति तो बाल्य-पाण्डित्यको छोड़ कर अपने आत्मस्वरूपमें स्थित रहनेवालेको ही ब्रह्मिष्ठ ब्राह्मण मानती है। जसा कि ब्रह्मण अपने पाण्डित्यको छोड़ कर वाल्यभावमें स्थित हो जाय तथा बाल्यभाव और पाण्डित्यसे भी दूर होकर मुनि हो जाता है इसके बाद मौन और अमौनका भी पित्त्याग करके ब्रह्मभावमें प्रतिष्ठित हो जाता है। यह कैसे कहा जाता है कि मैं वेदोंके व्याख्याताको हो कुशल ब्राह्मण मानता हूँ ? इसका उत्तर देते हैं—इस प्रकार मुझसे कही हुई वेदोंकी ज्ञानस्वरूप आत्माकी विवेचन प्रक्रियाको जो पुरुष ज्ञानता है, वस्तुतः वह विद्वान पुरुष ही उस परमब्रह्म परमात्माको साक्षात् अपने आत्मरूपसे जान लेता है। आश्रय यह है कि जो मुमुक्षुजन पाण्डित्यका परित्याग कर अपने स्वरूपसे समाहित हो जाता है वह अविलम्ब ही बाल्यादिभावोंको छोड़ कर ब्रह्मिष्ठ हा जाता है।।४५॥

जबिक सत्यधर्ममें उपस्थित रहनेवाले पुरुषको ही ब्राह्मणत्वकी सिद्धि हो सकती है। इसलिए वह विषयोंके आश्रित होकर कदापि न रहे, इसपर कहते हैं—

इस आत्मतत्त्वका अन्वेषण कदााप विषयोंमें न करें, क्योंकि इसका विषयोंमें अनुसंघान न करनेवाला ही वेदमें उस प्रभुका दर्शन करता है ॥४६॥ 'विषयाश्चेन्द्रियाण्येव देहोऽहंकार एव च । बाह्या आभ्यन्तरा घोराः शत्रवो योगिनः स्मृताः' इति दर्शनान्तस्य आत्मनः प्रत्यिषु प्रतिपक्षभूतेषु देहेन्द्रियशब्दादिविषयेषु पर्येषणं परित एषणं गच्छेत् विषयान्वेषणपरो न भवेदित्यर्थः । अविचिन्वन् विषयसंचयमकुर्विद्यमं प्रत्यगात्मानं वेदे उपनिषत्सु तत्त्वमस्यादिवावयेषु, ततः पश्चात्यश्यति तं प्रभुं परमात्मानम् आत्मत्वेन जानातीत्यर्थः ।

अथवा, नास्यात्मनः पर्येषणम् अन्वेषणं गच्छेत् । प्रत्यीयषु प्रतिपक्षः भूतदेहेन्द्रियादिषु देहेन्द्रियतद्धर्मानात्मत्वेन न गृह्ण्यादित्यर्थः । अविचिन्वन्-देहेन्द्रियतद्धर्मानात्मत्वेन तत्साक्षिणमात्मानमेव प्रतिपद्यमानस्तत्त्वं-पदार्थशोधनानन्तरमिमं प्रमात्रादिसाक्षिणं परमात्मानं पञ्यति । देहेन्द्रियतद्धर्मानात्मत्वेन पद्यती-नात्मत्वेनपद्यमानस्तत्त्वेनपद्यमिन्त्र्यर्थः ॥ ४६ ।

यस्मात्सर्वविषयपरित्यागेनैवात्मदर्शनसिद्धः, तस्मात्-

'विषय, इन्द्रिय समुदाय, शरीर और अहङ्कार ये सब योगीके लिए बाह्य-आन्तररूपमें घोर शत्रु माने जाते हैं। इस प्रकार विचार करनेपर तो इस आत्मतत्त्वके प्रत्यर्थी-पितपक्षभूत शरीरेन्द्रिय एवं शब्दादि विषयों में पर्येषण अर्थात् अन्वेषण करें। तात्पर्यं यह है कि साधक पुरुषको इस आत्मतत्त्वके प्रतिपक्षभूत विषयों के अनुसन्धान करने में सदैव तत्पर रहना चाहिए। विषय संचय करते हुए वेद अर्थात् उपनिषदों में —तत्त्वमित महावाक्यों में अनन्तर उस प्रभु परमात्माका आत्मभावसे साक्षात्कार कर लेता है।

अथवा इस आत्मतत्त्वका पर्येषण अन्वेषण नहीं करना च।हिए। भावार्थं यह है कि इस आत्मतत्त्वका पर्येषण अन्वेषण नहीं करना च।हिए। भावार्थं यह है कि इस आत्मतत्त्रके प्रत्यर्थी-प्रतिपक्षभूत शरीर, इन्द्रियादिमें अर्थात् शरीरेन्द्रिय और उनके अनित्य धर्मोको आत्मरूपसे अनुसन्वान नहीं करनेसे अर्थात् उनका साक्षिरूपमें आत्मभावपूर्वक अनुभव करते हुए 'तत् एवं त्वम्' पदार्थं संशोधनके पश्चात् इस प्रमातादिके साक्षिरूप परमात्माका दर्शन करता है। भाव यह है कि शरीरेन्द्रिय और उनके धर्मोको आत्मभावपूर्वक न जानते हुए मुमुक्षुजन तत्त्वमिस महावाक्योंके द्वारा परमात्माका आत्मरूपसे साक्षात्कार करता है। ४६॥

जबिक समस्त शब्दादि विषयोंको छोड़ देनेपर ही आत्मदर्शन संभव है, इसलिए—

## तृष्णींभूत उपासीत न चेच्छेन्मनसा अपि । अभ्यावर्त्तेत ब्रह्मास्मै बह्वनन्तरमाप्नुयात् ॥ ४७॥

तूष्णींभूतः सर्वकर्मसंन्यासं कृत्वा स्वात्मव्यतिरिक्तं सर्वं परित्यज्य केवलो भूत्वा स्वात्मानमेव लोकमुपासीत । न चेच्छेन्मनसा अपि विषयेच्छां न कुर्यात्।

यस्तूर्व्णीभूतो विषयोपसंहारं कृत्वा स्वात्मानमेव लोकमुपास्ते, अस्मै तूर्प्णीभूताय ब्रह्मणाय ब्रह्म अपूर्वादिलक्षणमभ्यावर्तेत-अभिमुखोभवेदित्यर्थः। श्रूयते च-'यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विवृणुते तत्तं स्वाम्' इति। अनन्तरमाविभूतस्वरूपः सन् बहु भूमानं तमसः पारं परमात्मानमाप्नु-यादित्यर्थः॥ ४७॥

मुनिरप्येष एवेत्याह—

मौनाद्धि मुनिर्भवति नारण्यवसनान्मुनिः। अक्षरं तं तु यो वेद स मुनिश्रेष्ठ उच्यते॥ ४८॥

समग्र कमोंका परित्याग कर उपासना करें और मनसे भी विषयोंका चिन्तन न करे। इसके लिए ब्रह्मका स्वरूप अभिमुख होकर प्रकट हो जाता है॥ ४७॥

अन्तदृष्टि करता हुआ समस्त कर्मोका संन्यास करके अपने आत्मस्वरूप से व्यतिरिक्त सब कुछ छोड़ कर एकाकी होकर परमात्माकी ही निरन्तर उपासना करें और मनसे भी विषयोंका चिन्तन न करे।

जो विद्वान् पुरुष मौन धारण कर समस्त विषयोंका उपसंहार करता हुआ अपने आत्मलोककी उपासना करता है। इस समाहित चित्त हुए ब्रह्मानिष्ठ ब्राह्मणके लिए अपूर्वादिलक्षणवाले ब्रह्म सम्मुख हो जाता है। यही आशय है। और इस विषयमें भगवती श्रुतिका प्रमाण है कि—'यह मुमुक्षुजन जिस संविद्रूप आत्माका वरण करता है उससे यह सब ज्ञात हो सकता है और उसके लिए यह आत्मा अपना स्वरूप अभिव्यक्त कर देता है।' भावार्थ यह है कि अपने स्व-स्वरूपकी अभिव्यक्ति हो जानेपर भूमा-अज्ञानतमसे अतीत परमात्माको प्राप्त कर लेता है।। ४७॥

इसीको मुनि भी कहा जायेगा, इसपर विवेचन करते हैं— वस्तुतः मौनधारण करनेसे ही मुनि कहा जाता है। कोई अरण्यमें मौनात्पूर्वोक्तात्तूष्णींभावादेव मुनिर्भवति न पुनररण्यवासमात्रान्मु-निर्भवति । तेषामपि तूष्णींभूतानां मध्ये यस्तु पुनरक्षरमविनाशिनं त परमा-त्मानं वेद 'अयमहमस्मि' इति साक्षाज्जानाति स मुनिश्चेष्ठ उच्यते । श्रूयते च — 'एतमेव विदित्वा मुनिर्भवति' इति ॥ ४८ ॥

वैयाकरणोऽप्येष एवेत्याह —

सर्वार्थानां व्याकरणाद्वैयाकरण उच्यते। तन्मूलतो व्याकरणं व्याकरोतीति तत्तथा॥ ४६॥

सर्वार्थानां व्याकरणाद् वैयाकरण उच्यते, न पुनः शब्दैकदेशव्याकरणाद् वैयाकरणो भवति । भवतु सर्वार्थानां व्याकरणाद् वैयाकरणत्वं ततः किमिति चेत्तत्राह—तन्मूलतो व्याकरणम् । पूर्वोक्तादक्षराद्धि सर्वस्य नामरूपप्रपद्धस्य

रहने मात्रसे ही मुनि नहीं बन जाता है । किन्तु जो पुरुष इस अक्षर अविनाशी परमात्माको जानता है वह मुनियोंमें श्रेष्ठ कहलाता है ।। ४८ ॥

मौन अर्थात् पूर्वोक्त सर्वंकर्मसंन्यासरूप तूष्णीभावसे ही मुनि होता है फिर वह अरण्यमें निवास करनेमात्रसे ही मुनि नहीं वन जाता है, उन तूष्णीभावपूर्वक रहनेवालोंमें भी जो विद्वान् पुरुष उस अक्षर अविनाशो पर-मात्माको 'यह मैं हूँ 'इस प्रकार साक्षात् आत्मभावसे जानता है। वही सर्वोत्कृष्ट मुनि कहलाता है।

इस विषयमें श्रुतिवाक्यका उल्लेख प्राप्त होता है कि इसीका साक्षा-

त्कार कर मुनि हो जाता है ॥ ४८ ॥

यही वैयाकरण भी है, इस पर कहते हैं-

सभी प्रकारके शब्दोंके अथोंका विश्लेषण करनेसे ही वैयाकरण कहा जाता है। वही मूलरूपसे व्याकरण है; क्योंकि यह विद्वान् ब्रह्मका विश्लेषण करता है इसीसे वैयाकरण है।। ४९॥

सभी प्रकारके शब्दार्थोंका भली प्रकार विश्लेषण करनेके कारण उसे वैयाकरणकी संज्ञा दो जाती है, फिर वह शब्दके एक अङ्गमात्रका विश्लेषण करनेसे कोई वैयाकरण नहीं बन जाता है। अत एव सब प्रकारके शब्दार्थोंका विश्लेषण करनेके कारण ही उसमें वैयाकरणत्वधर्मका समावेश हो सकता है, यह सत्य है किन्तु इससे क्या हुआ? इसका समाधान यह है कि वस्तुतः वही व्याकरण है जिससे कि पूर्वोक्त अक्षर ब्रह्मसे ही सब नाम-रूपात्मक प्रपञ्चका पृथक्करण होता है और यह उपनिषदों में सुना भी गया है कि—'इस जीवरूपसे व्याकरणम् । श्रूयते च - 'अनेन जीवेनात्सनानुप्रविष्य नामरूपे व्याकरवाणि' इति । तस्माद् ब्रह्मण एव साक्षाद्वैयाकरणत्वम् । 'व्याकरोतीति तत्तथा' असा-विष विद्वान् तद् ब्रह्म तथेव व्याकरोतीति वैयाकरणः ॥ ४९ ॥

सर्वज्ञोऽप्येष एवत्याह--

प्रत्यक्षदर्शी लोकानां सर्वदर्शी भवेन्नरः । सत्ये वै ब्रह्मणि तिष्ठंस्तद्विद्वान् सर्वविद्ववेत् ॥ ५०॥

प्रत्यक्षदर्शी लोकानां यः प्रत्यक्षेण भूरादीन् लोकान् पश्यति स सर्वदर्शी नरो भवेत् सर्वरूपं परमात्मानं पश्यति । असौ पुनः सत्ये सत्यादिलक्षणे ब्रह्मणि तिष्ठन्मनः समादधाति । तद्विद्वान् सत्यादिलक्षणं ब्रह्म विद्वानात्वेन जानन् सर्वविद् भवेत् सर्वं जानातीत्यर्थः । तस्मादेष एव साक्षात् सर्वज्ञो न अनात्म-मात्रदर्शी ॥ ५० ॥

'यस्त्वेतेभ्यः' इत्यादिना उक्तमेवार्थं पुनरपि दर्शयति अवश्यकर्तव्यत्व-प्रदर्शनार्थम्—

अनुप्रविष्ट होकर मैं इस नाम-रूपात्मक प्रपञ्चके रूपमें अभिव्यक्त हो जाऊँ।' इसलिए परमब्रह्म परमात्माका ही साक्षात् वैयाकरणत्व सिद्ध होता है। 'व्याकरोतीति तत्त्रथा'—यह विद्वाज्जन भी उस अक्षर-अविनाशी ब्रह्मका इसी प्रकार प्रतिपादन करता है, इसलिए उसे वैयाकरण कहते हैं।। ४९॥

यही सर्वज्ञ भी है, इस पर कहते हैं-

लोकोंका प्रत्यक्षद्रष्टा सर्वदर्शी कहलाता है। वस्तुतः सद्रूप ब्रह्ममें अवस्थित रहता हुआ वह विद्वान् सब कुछ जाननेवाला हो जाता है।। ५०॥

जो पुरुष 'भू:' आदि लोकोंका प्रत्यक्षतया द्रष्टा है वही व्यक्ति सव कुछ जाननेवाला भी हो सकता है इसलिए कि वह सर्वव्यापक परमात्माका सर्वत्र दर्शन करता है। जब फिर वह सत्य-सत्यज्ञानादि लक्षणयुक्त ब्रह्मस्वरूपमें स्थित रहता हुआ यह ज्ञानी अपने मनको अपनेमें समाहित कर लेता है, इसी स्थितिमें वह विद्वान् पुरुष सत्यादिलक्षणसे युक्त ब्रह्मको आत्मरूपसे जानता हुआ सर्वज्ञ-सब कुछ जानने-समझनेवाला हो जाता है। यहो आशय है। इसलिए वही व्यक्ति साक्षात् सर्वज्ञ है, केवल अनात्मद्रष्टा सर्वज्ञ नहीं हो सकता है। ५०॥

'यस्त्वेतेभ्यः' इत्यादि सूत्रोंमें प्रतिपादित अर्थको अवश्य कर्तव्यता प्रदर्शनार्थ पुनः निरूपण किया जा रहा है— ज्ञानादिषु स्थितोऽप्येवं क्षत्रिय ब्रह्म पश्यति । वेदानां चारपूर्वेण चैतद्विद्वन् ब्रवीमि ते ॥ ५१ ॥ इति श्रीमहाभारते शतसाहस्रयां संहिताचां वैयासिक्यामुद्योगपर्वणि धृतराष्ट्रसनत्कुमारमंवादे श्रीसनत्सुजातीये द्वितीयोऽध्यायः ॥ २॥

ज्ञानादिषु 'ज्ञानं च' (२।१९) इत्यादिना पूर्वोक्तेषु स्थितोऽप्येवं यथा सत्ये निष्ठन् ब्रह्म पश्यित, एवमेव ब्रह्म पश्यित । वेदानां चारपूर्वेण वेदान्त-श्रवणपूर्वकिमत्यर्थः । अथवा गुणान्तरिवधानमेतत् । ज्ञानादिषु स्थितोऽिन न केवलं तावन्मात्रेण पश्यित, अपि तु एवमेव वक्ष्यमाणप्रकारेण वेदान्तिवचार-पूर्वेण वेदान्तश्रवणादिपूर्वकमेव पश्यित ब्रह्म । एतद्वेदान्तानां विचार प्रकारं हे विद्वन् ! ब्रवीमि ते दक्ष्यामीत्यिभिप्रायः ॥ ५१ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यश्रीगोविन्दमगवत्पूज्यपादशिष्यश्रीशंकरमगवतः कृतौ सनत्सृजातीयमाष्ये द्वितीयोऽष्ट्याय: ॥ २ ॥

हे राजन् ! इस प्रकार सत्य, ज्ञानादिमें स्थित होकर यह पुरुष वेदान्त-विचारपूर्वक ब्रह्मका दर्शन कर लेता है । हे विद्वन् ! तुम्हारे प्रति यह मैं यथार्थ करता हूँ ॥ ५१॥

'ज्ञानं च' (२।१९) इत्यादि सूत्रांशसे प्रतिपादित ज्ञानादि साधनोंमें स्थित हुआ भी यह पुरुष ब्रह्मका साक्षात्कार कर लेता है। भाव यह है कि वेदान्त सम्बन्धी श्रवण-मननादि साधनोंसे युक्त हुआ यह मुमुक्षुपुरुष ब्रह्मका साक्षात्कार निश्चत ही कर लेता है अथवा यह गुणान्तरका विधान भी है। ज्ञानादिमें अवस्थित हुआ उतने अंशमात्रसे ही ब्रह्मका दर्शन कर सकता है अपितु वक्ष्माण प्रकारसे वेदान्त-विचारपूर्वक वेदान्तशास्त्र-सम्बन्धी श्रवणादि साधनपूर्वक ही ब्रह्मका दर्शन कर सकता है। हे विद्वन् ! तेरे प्रति मैं यह वेदान्तशास्त्रका विचार-विमर्श प्रस्तुत करता हूँ अर्थात् आगे चल करके मैं वेदान्त पर विवेचन कर्ष्या, यही भाव है ॥ ५१॥

इति आचार्यश्रीकृष्णानन्दसागरिवरचिता द्वितीयाच्याय हिन्दीव्याख्या श्रुतिरञ्जनी

## चृतीयोऽध्यायः

ABILITY A TRANSPORT

इवानीं ब्रह्मचर्यादिसाधनानन्तरं तत्प्राप्यं च ब्रह्म प्रतिपादयितुं तृतीय-चतुर्थावध्यायावारभ्येते । तत्र तावद् ब्रह्मचर्यादिसाधनं श्रुत्वा तद् ब्रह्मवेदना-काङ्क्षी प्राह धृतराष्ट्रः—

## धृतराष्ट्र उवाच

सनत्सुजात यदिमां परार्था ब्राह्मी वाचं वदसि हि विश्वरूपाम् । परां हि कार्येषु सुदुर्रुभां कथां प्रबृहि मे वाक्यमेवं कुमार ॥ १॥

हे सनत्सुजात ! यद् यस्मादिमां परार्थाम् उत्कृष्टार्थां ब्राह्मीं ब्रह्म-सम्बन्धिनीं वाचं वदिसि हि विश्वरूपां नानारूपां पराम् उत्तमां कार्येषु कार्य-वर्गेषु प्रपञ्चेषु सुदुर्लभां अवणायाप्यज्ञक्यां कथां प्रबृहि मे वाक्यम् एवंसूतं कुमार, यस्मात्त्वं ब्राह्मीं वाचं परमपुरुषार्थसाधनभूतां सुदुर्लभां वदिस तस्मात्त्व-मेव वक्तुमहिंसीत्यभिप्रायः ॥ १ ॥

सम्प्रति ब्रह्मचर्यादि साधनोंके निरूपणानन्तर उनसे प्राप्त किये जानेवाले ब्रह्मट स्वका विवेचन करनेके लिए तृतीय एवं चतुर्थ अध्यायोंका आरम्भ किया जा रहा है। उसमें सर्व प्रथम ब्रह्मचर्यादि साधनोंका श्रवण करके उस परमब्रह्म परमात्माकी जाननेकी इच्छावाला होकर धृतराष्ट्रने कहा कि—

राजा भृतराष्ट्र बोले—हे सनत्सुजात! जो यह उत्क्रष्ट अर्थसे युक्त विलक्षणा विश्वरूपा ब्रह्मविद्या कह रहे हों, यह निश्चित है कि उसका कार्यवर्ग-में प्राप्त करना दुर्लंभ है। अतः उस कथाको मेरे प्रति कहिये। हे कुमार! ऐसी मेरी प्रार्थना है।। १।।

हे सनत्सुजात! जिससे कि यह सर्वोत्कृष्ट अर्थवाली ब्राह्मी—ब्रह्म सम्बन्धिनी विश्वरूपा अर्थात् अनेक प्रकारसे विलक्षण वाणी बोल रहे हों, जिसका कार्यवर्ग-जगद्रूप प्रपञ्चमें उपलब्ध होना अत्यन्त कठिन सा ही है इसलिए कि वह अलौकिक है जो कि वह सामान्य व्यक्तिके लिए सदा अप्राप्त ही रही है अर्थात् उसका अविषय ही रही है। इतना ही नहीं अपितु जिसका सुननेके लिए भी प्राप्त होना दुलंभ है। इसलिए मुझ जिज्ञासुके प्रति उस कथा को कहिये। हे कुमार! ऐसी आपसे अभ्यर्थना है; जबबि आप परमपुरुषार्थके

9-1- Tellipp (8-0)

एवं पृष्टः प्राह भगवान्—

सनत्सुजात उवाच

नैतद् ब्रह्म त्वरमाणेन लम्यं यन्मां पृच्छस्यभिषङ्गेण राजन् । बुद्धौ प्रलीने मनसि प्रचिन्त्या विद्या हि सा ब्रह्मचर्येण लभ्या ॥२॥

नैतद् ब्रह्म त्वरमाणेन पुरुषेण लभ्यं यद् ब्रह्म मां पृच्छस्यभिषङ्गेण राजन्। कथं तर्हि लभ्यमित्याह—बुद्धावध्यवसायात्मिकायां प्रलीने मनसि प्रचिन्त्या विद्या हि सा, यदा पुनः संकल्पविकल्पात्मकं मनो विषयेभ्यः परावृत्य स्वात्मन्येव निश्चलं भवतीत्यथंः। येयं बुद्धौ प्रलीने मनसि प्रचिन्त्या सा विद्या ब्रह्मचर्येण वक्ष्यमाणेन लभ्या ॥ २॥

आद्यां विद्यां वदिस हि सत्यरूपां या प्राप्यते ब्रह्मचर्येण सद्भिः । यां प्राप्येनं मर्त्यभावं त्यजन्ति या वै विद्या गुरुवृद्धेषु नित्या ॥३॥

साधनभूत सुदुर्लंभ ब्राह्मी वाणी बोल रहे हो, इसलिए आप ही इस विषयमें कहनेके छिए समर्थ हैं, यही भावार्थ है ॥ १ ॥

इस प्रकार राजा घृतराष्ट्र द्वारा जिज्ञासा करनेपर भगवान् सनत्सुजातने कहा कि—

सनत्सुजात बोले—हे राजन् ! जिसके विषयमें तुम मुझसे आग्रहपूर्वंक पूछ रहे हो, वह ब्रह्म उतावले मनसे प्राप्त होना अशक्य है और बुद्धितत्त्वमें मन-का विलीन हो जानेपर ही चिन्तनका विषय हो सकता है । इसलिए ब्रह्मविद्या तो ब्रह्मचर्यंत्रतसे ही हृदयङ्गम होती है ॥ २॥

हे राजन् ! यह ब्रह्मतत्त्व उतावलेपन करनेवाले व्यक्तिसे नहीं प्राप्त हो सकतो है, जिसके विषयमें आप मुझमें बड़ी जिज्ञासाके साथ पूछ रहे हों। तब फिर उसकी प्राप्ति कैसे संभव है ? इसका उत्तर यह है कि—अध्यवसायात्मिका बुद्धिमें मनका विलीन हो जानेपर ही वह ब्रह्मविद्या प्रकृष्टरूपसे चिन्तनका विषय हो सकती है, किन्तु जब कभी संकल्प-विकल्पात्मक मन विषयोंसे निवृत्त होकर अपने आत्मस्वरूपमें निश्चल हो जाता है, तभी उसकी प्राप्त हो सकेगी। इसलिए उसकी उपलब्धि वक्ष्यमाण ब्रह्मचर्यादि साधनरूप व्रतसे ही हो सकती है, जिस ब्रह्मविद्याका बुद्धिमें मनका विलीन हो जाने पर प्रकृष्टरूपसे चिन्तन किया जाता है।। २।।

तथा—

जिस सर्वश्रेष्ठ आद्यविद्याके विषयमें जिज्ञासा कर रहे हो, वह सज्जनों

आद्यां सर्वादिभूतब्रह्मविषयां विद्यां वदिस हि सत्यरूपां परमार्थरूपां मे ब्रहीति । यद्वा, आद्याम् अकार्यभूताम् असत्यप्रपञ्चाविषयां विद्यां वदिस तस्मा-वत्वरसाणेन ब्रह्मचर्यादिसाधनोपेतेन उपसंहृतान्तःकरणेनैव लभ्येत्यर्थः । या प्राप्यते ब्रह्मचर्येण सिद्धः । यां प्राप्य एनं मर्त्यभावं त्यजन्ति । या वै विद्या गुरुवृद्धेषु गुरुणा विद्याप्रदानादिना विद्वतेषु शिष्येषु नित्या नियता ॥ ३॥

एवमुक्ते ब्रह्मचर्यविज्ञानायाह घृतराष्ट्रः—

धृतराष्ट्र उवाच

त्रह्मचर्येण या विद्या शक्य वेदितुमञ्जसा । तत्कथं त्रह्मचर्यं स्यादेतद्विद्वन् त्रवीहि मे ॥ ४ ॥

या विद्या ब्रह्मचर्येण वेदितुं शक्या तत्साधनभूतं ब्रह्मचर्यं विद्वन् ! ब्रवीहि मे ॥ ४ ॥

द्वारा ब्रह्मचर्यं व्रतसे ही प्राप्त होने योग्य है। अत एव जिसको प्राप्त कर लोग मर्त्यभावसे छूटकारा पा जाते हैं। वस्तुतः वह ब्रह्मविद्या गुरुजनोंमें सदा रहती है।। ३।।

जो सबके आदिमें होनेवाली ब्रह्मसे सम्बन्धित विद्या है, उसके विषयमें जिज्ञास कर रहे हों। उस सद्रूपा परमार्थसारभूता ब्रह्मविद्याका मुझ जिज्ञासु-व्यक्तिके प्रति उपदेश कीजिये। आद्या-अकार्यभूता अर्थात् मिथ्या प्रपञ्चभूत वस्तु से सम्बन्ध न रखनेवाली ब्रह्मविद्याके विषयमें मुझे किह्ये। जबिक वह ब्रह्मविद्या धैर्यं न छोड़नेवाले, ब्रह्मचर्यादि साधनसम्पन्न शान्तवित्तवाले व्यक्तिको ही प्राप्त होती है। जिसका साक्षात्कार करके मनुष्य जन्म-मृत्युसे छूटकारा पा लेता है और जो ब्रह्मविद्या सदा गुरुजनों द्वारा विद्या दानादिसे अभिवृद्धिको प्राप्त हुए शिष्यवर्गमें प्रकाशित होती है।। ३।।

इस प्रकार कहे जानेपर घृतराष्ट्र ब्रह्मचर्य विज्ञानके लिए कहते हैं—
घृतराष्ट्र बोले—हे विद्वन् ! जिस ब्रह्मविद्याका भलीप्रकार अवबोध
ब्रह्मचर्यादि साधन व्रतपूर्वक ही प्राप्त होता है, वह साधनरूप ब्रह्मचर्यव्रत क्या
है ? यह मेरे प्रति कहिये ॥ ४ ॥

जिस ब्रह्मविद्याका बोध ब्रह्मचर्यादि व्रत द्वारा ही संभव है। इसिल्ए उसकी प्राप्तिके साधनभूत ब्रह्मचर्यं व्रतका क्या स्वरूप है ? हे विद्वन् । मेरे प्रति आप उस ब्रह्मचर्यंव्रतका विवेचन कीजिये।। ४॥ एवं पृष्टः प्राह भगवान् सनत्सुजातः— सनत्सुजात उवाच

आचार्ययोनिमिह ये प्रविश्य भूत्वा गर्भ ब्रह्मचर्यं चरन्ति । इहैव ते शास्त्रकारा भवन्ति विहाय देहं परमं यान्ति सत्यम् ॥५॥

आचार्ययोनिसिह ये प्रविष्य आचार्यसमीपं गत्वेत्यर्थः भूत्वा गर्भम् उपसदनादिना शिष्या भूत्वा ब्रह्मचर्यं गुरुशुश्रूषादिकं चरन्ति कुर्वेन्ति, इहै-वास्मिन् लोके ते शास्त्रकाराः शास्त्रकर्तारः पिष्डता भवन्ति । ततो बाल्यादिकं निर्विद्य ब्राह्मण भूत्वा आरब्धकर्मक्षये विहाय देहं परमं यान्ति सत्यं सत्यादि-लक्षणं परमात्मानं प्राप्नुवन्ति ॥ ५ ॥

किंच-

अस्मिँल्लोके विजयन्तीह कामान् ब्राह्मीं स्थितिमनुतितिश्वमाणाः । त आत्मानं निर्हरन्ताह देहान्मुझादिपीकानिय धीरभावात् ॥६॥ अस्मिल्कोके विजयन्तीह कामान् ब्राह्मीमेव स्थिति ब्रह्मण्येव स्थितिम्

इस प्रकार धृतराष्ट्र द्वारा जिज्ञासा करनेपर भगवान स्नित्सुजातने कहा कि--

सनत्सुजात बोले—जो विवेकी पुरुष आचार्यके निकट रहते हुए ब्रह्मः चर्यव्रतका आचरण करते हैं, यहाँपर वे शास्त्रके ज्ञाता हो जाते हैं और शरीरके छोड़नेके परचात अपने स्वरूपभूत परमात्माको पा लेते हैं ॥ ५॥

जो तत्त्विज्ञासु पुरुष इस लोकमें आचार्ययोनिमें प्रवेश कर अर्थात् आचार्यके समीप जाकर उपसत्ति आदिपूर्वक उनके शिष्य होकर इह्मचर्य व्रतका आचरण करते हुए गुरुशुश्रूषादि धर्ममें सदा निरत रहते हैं वे इसी लोकमें शास्त्रकार-शास्त्रकर्ता अर्थात् समस्त वेदशास्त्रोंके सारगिमत अर्थको जाननेवाले पण्डित हो जाते हैं और उसके परचात् बाल्यकालसे ही वेराग्यभावमें अवस्थित हुए ब्रह्मानिष्ठ ब्राह्मण प्रारब्धकर्म क्षय होनेपर शरीरका परित्याग कर परम-सत्य अर्थात् सत्य—ज्ञानादिरूप परमात्माको प्राप्त कर लेते हैं ॥ ५॥

इस लोकमें ब्राह्मा स्थितिमें रहनेवाले ज्ञानी लोग सुख-दुःखादि-रूप द्वन्द्वोंको सहते हुए घंर्यपूर्वंक मूंजसे सींककी भाँति शरीरसे आत्माको पृथक् कर लेते हैं।। ६।।

जो जिज्ञासुजन इच्छाओंको विवेकपूर्वक शान्त कर उन सबके पर विजय

अनुतितिक्षमाणा अनुदिनं क्षममाणास्ते आत्मनं देहेन्द्रियादिस्यो निष्कृष्य तत्साक्षणं चिन्मात्रं निर्हरन्ति पृथक् कुर्वन्ति । किमिव ? मुखादिषोक्षामिव । यथा मुखादिषोकामन्तःस्थां निर्हरन्ति, एवं कोशपञ्चकेस्यो निष्कृष्य सर्वात्मानं प्रतिपद्यन्त इत्यर्थः । केन ? घीरभावाद् धैर्येण । श्रूयते च कठवल्लीषु—

अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा सदा जनानां हृदये संनिविष्टः। तं स्वाच्छरोरात्प्रबृहेन्मुङ्जादिवेषीकां धैर्येण तं दिद्याच्छुक्रममृतम्॥ इति॥६॥

'आचार्ययोनिमिह' इत्यत्र आचार्यस्य योनित्वं र्दाज्ञतम् । तत्कथं माता-पितृव्यतिरेकेण आचार्यस्य योनित्वमित्याज्ञङ्कच स एव साक्षाज्जनियतेत्याह—

> श्वरीरमेती कुरुतः पिता माता च भारत । आचार्यतस्तु यज्जन्म तत्सत्यं वै तथामृतम् ॥ ७ ॥

पा लेते हैं वे ब्रह्मसे सम्बन्ध रखनेवाली स्थितिमें अवस्थित होकर ब्रह्ममावमें ही सुखका अनुभव करते हुए शीत-ऊष्णादिरूप द्वन्द्वोंको धैर्यंपूर्वक सहन करते हैं तथा देहेन्द्रिय वृद्धि आदि अनित्य क्षणभञ्जूर वस्तुओंसे अपने आपको विवेक द्वारा पृथक् कर उन सबके साक्षिरूप आत्मामें ही समाहित हो जाते हैं। किसकी भौति पृथक् कर लेते हैं? मूंजसे तृणके समान। भावार्थ यह है कि जैसे मूंजके भीतर स्थित सींक नामक वस्तुको युक्तिपूर्वक पृथक् कर निकाल लिया जाता है वैसे अन्नादिरूप पञ्चकोशोंसे पृथक् कर आत्मस्वरूपको जान लिया जाता है। यह कैसे निकाल लिया जाता है? विवेकी पुरुष धंर्यधारण कर बड़ी युक्तिक साथ उससे अलग हो जाते हैं। और यह कठोपनिषद्में सुना भी गया है कि—

अङ्गुष्ठमात्र पुरुष जो अन्तर्यामी है और सभी प्राणियोंके हृदयमें स्थित हैं। मूंजसे सींककी भाँति उसे घैयंके साथ शरीरसे पृथक् करे, उसे शुद्ध और अमृतरूप समझे ॥ ६॥

'अाचार्ययोनिमिह' इस सूत्रमें आचार्य हो तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिमें मूलकारण है यह दिखलाया गया है। माता-पितासे भिन्न आचार्यका योनित्व कैसे सिद्ध होता है ? ऐसी आशङ्का कर उत्तरमें कहते हैं कि वह आचार्य ही साक्षात् जन्म देनेवाला है—

हे भारत! ये माता और पिता शरीरकी उत्पत्तिमें कारण हैं, परन्तु जो आचार्यसे जन्म होता है, परमार्थतः वही सत्य एवं अमृतमय है ॥ ७॥ शरीरिषिहास्य तौ मातापितरौ कुरुतः, नात्मानं स्वरूपेण जनयतः ।
यदिदं देहद्वयात्मना जन्म तदसत्यम्, आचार्यतस्तु यदिदं चित्सदानन्दाद्वितीयब्रह्मात्मना जन्म तत्सत्यं परमार्थभूतम् । तथेवामृतं दिनाशर्वाजतम् ।
तस्मात्स एव जनयितेत्यर्थः । श्रूयते च प्रश्नोपनिष दि—'त्वं हि नः पिता
योऽस्माकमविद्यायाः परं पारं तारयसि' इति । तथा चाहापस्तम्बः—'स हि
विद्यातस्तं जनयति तच्छेष्ठं जन्म शरीरमेव मातापितरौ जनयतः' इति ॥ ७ ॥

दि [ । यस्मादाचार्याधीना परमपुरुषार्थसिद्धिस्तस्मात्—

स आवृणोत्यमृतं सम्प्रयच्छंस्तस्मै न द्रुह्येत् कृतमस्य जानन् । गुरुं शिष्यो नित्यमभिवादयीत स्वाध्यायमिच्छेच्च सदाप्रमत्तः ॥८॥

स आवृणोति आपूरयति अमृतं पूर्णानन्दं ब्रह्म आत्मत्वेन सम्प्रयच्छन्, तस्मै आचार्याय न द्रुह्मोद् द्रोहं नाचरेत् । तथा च श्रुति :—

इस संसारमें इस पश्चभौतिक शरीरकी उत्पत्तिमें माता और पिता हेतु माने जाते हैं, वे आत्माको स्वरूपतः जन्म नहीं देते हैं; जबिक इस पश्चभौतिक शरीरका स्थूल-सूक्ष्मके रूपसे उत्पन्न होना तो असत्य ही माना गया है। परन्तु जो यह आचार्य द्वारा सिच्चदानन्द अद्वितीय ब्रह्मरूपसे जन्म ग्रहण करना है वस्तुतः वही परमार्थरूप पारमार्थिक सत्य है और अमृतः उत्पत्तिविनाशसे रहित है। इसिलए वह आचार्य ही साक्षात् जन्म देनेवाला है। इस विषयमें प्रक्नोपनिषद्में सुना भी जाता है—इसिलए कि आप ही हमारे पिता हैं जो हमलोगोंको अविद्यात्मक मायासे पार कर दिया है। ऐसा ही आपस्तम्ब महर्षिका भी कथन है कि—वह आचार्य ब्रह्मविद्या द्वारा ही उसे जन्म देता है, इसिलये यही इसका सर्वोत्कृष्ट जन्म माना जाता है। माता एवं पिता तो केवल शरीरको ही जन्म दे कर रह जाते हैं।।।।।

जबिक परमपुरुषार्थंकी सिद्धि तो आचार्यंके अधीन समझी जाती है, इसिल्ये—

वह सद्गुरु अमृतका दान कर उस शिष्यको ज्ञानसे परिपूर्ण कर देता है। इसलिये उस सद्गुरु द्वारा किये हुए उपकारको जानता हुआ उसके प्रति कदापि द्वेषभाव न उत्पन्न करें और नित्य अभियोदन करें तथा प्रमादको छोड़ करके स्वाध्यायमें अभिरत रहें।।८।।

अमृतस्वरूप परिपूर्णानन्द परम ब्रह्मको आत्मरूपसे प्रदान करता हुआ वह चारों ओर आप्लावित कर देता है। इसलिये बुद्धिमान् पुरुष उस आचार्यं यस्य देवे परा भक्तियंथा देये तथा गुरौ।
तस्यैते कथिता ह्यार्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः ॥ इति ॥
तथा चापस्तम्बः—'तस्मै न द्वह्योत् कदात्रन । स हि विद्यायस्तं जनयति'
इति । कृतमस्य जानन्, अस्येति तृतीयार्थे षष्टी। अनेनात्मनः कृतमुपकारं
जानन् ।

कि तिह कर्त्तं व्यमित्याह — गुरं शिष्यो नित्यमिभवादयीत, देविमवाचार्य-मुपासीत । तथा च श्रुति :— 'यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ' इति । तथा स्वाध्यायमि च्छेच ॥ श्रवणादिपरो भवेत् । सदा प्रमत्तोऽप्रमादी सन् ॥ ८॥

इदानीं चतुष्पादब्रह्मचर्यं क्लोकचतुष्टयेनाह —

शिष्यवृत्तिक्रमेणैव विद्यामाप्नोति यः शुचिः। ब्रह्मचर्यव्रतस्यास्य प्रथमः पाद उच्यते॥ ६॥

शिष्यवृत्तिक्रमेणैव । 'आचार्ययोनिमिह' इत्यादिनोक्तक्रमेण शुचिविद्या-माप्नोति यत्, तद् ब्रह्मचर्यं तस्यास्य प्रथमः पाद उच्यते ॥ ९ ॥

के प्रति कभी भी द्रोह भावसे आचरण न करें। ऐसा ही भगवती श्रुतिका कथन है कि-जिसकी देवमें परमभक्ति है और जैसे देवमें है वैसी गुरुमें भी भक्ति है उस मह न पुरुषको गूढार्थीका अवबोध हृदयमें प्रकाशित हो जाता है।' तथा यही आपस्तम्ब महर्षि द्वारा भी कहा गया है कि

आचार्यसे कभी भी द्रोह न करें, इसलिये कि वही ब्रह्मविद्यासे उसे जन्म देता है। रलोकमें उदधृत 'कृतमस्य जानन्' इस अंशमें तृतीयाके अर्थमें षष्ठी-विभक्तिका प्रयोग किया गया है। इसके द्वारा किये हुए उपकारको जानता हुआ

शिष्य उससे द्रोह न करे।

ऐसी स्थितिमें तो फिर क्या किया जाय ? शिष्य नित्य ही श्रद्धाभिकि-पूर्वंक सद्गुरुका अभिवादन करता रहे, वह देवताके समान उसकी उपासना करें। ऐसा ही श्रुतिवाक्यका कथन है—'जिसकी देवतामें सर्वोत्कृष्टभिक्त है जैसी देवतामें है वसी सद्गुरुमें भी है।' एवं सदा स्वाध्यायकी इच्छा करे और अप्रमत्त-प्रमाद-आलस्यको छोड़ करके श्रवणादि साधनमें तत्पर रहे।।८॥

अब चार क्लोकोंके द्वारा चतुष्पाद ब्रह्मचर्यका वर्णन किया जाता है— जो व्यक्ति शिष्यवृत्तिपूर्वक पवित्र होकर विद्या ग्रहण करता है। इसके लिए यह ब्रह्मचर्यव्रतका प्रथमपद कहा जाता है।।९॥

जो बुद्धिमान पुरुष शिष्यवृत्ति-शिष्यके धर्मानुसार विद्या प्राप्त करता

यथा नित्यं गुरौ वृत्तिर्गुरुपत्न्यां तथाऽऽचरेत्। तत्पुत्रे च तथा कुर्वन् द्वितीयः पाद उच्यते॥ १०॥ स्पष्टार्थः इलोकः। तथा चोक्तम्—'आचार्यवदाचार्यदारेषु वृत्तिः', 'आचार्यवदाचार्यपुत्रे वृत्तिश्च' इति॥ १०॥

आचार्येणात्मकृतं विजानन् ज्ञात्वा चार्थं भवितोऽस्मीत्यनेन । यन्मन्यते तं प्रति हृष्टबुद्धिः स वै तृतीयो ब्रह्मचर्यस्य पादः ॥११॥

आचार्येणात्मकृतम् आत्मनः कृतमुपकारं विजानन् ज्ञात्वा अर्थं वेदार्थं परमपुरुषार्थं ज्ञात्वा च अवगम्य भावितोऽस्मीत्यनेन स्वाभाविकचित्सदानन्दा-द्वितीयब्रह्मात्मना यथावदुत्पादितोऽस्मीति चिन्तयन् तमाचार्यं प्रति हृष्टबुद्धिः सन् यद् आत्मनः कृतार्थत्वं मन्यते स चै तृतीयो इह्यचर्यस्य पादः ॥ ११ ॥

है। 'आचार्ययोनिमिह' इस सूत्रमें जिसका वर्णन किया हुआ है, इसके अनुसार पवित्रभावपूर्वक जो व्यक्ति ब्रह्मविद्याको ग्रहण करता है, उसका यह ब्रह्मचर्य वित प्रथमपादसे कहा जाता है।।९॥

जैसे गुरुके साथ व्यवहार करता है वैसे गुरुकी धर्मपत्नीके साथ भी आचरण करे तथा उनके पुत्रोंके साथ भी मधुर व्यवहार करे, यह ब्रह्मचर्यव्रत-का द्वितीयपाद कहलाता है।।१०॥

क्लोकका अर्थ स्पष्ट हो है और ऐसा कहा गया है कि जैसा आचार्यके साथ सदाचारपूर्वक व्यवहार करता है वैसा ही व्यवहार आचार्यकी धर्मपत्नीके साथ भी करे तथा आचार्यके पुत्र-परिवारवालोंके साथ भी मधुर व्यवहार करना चाहिए।।१०।।

आचार्यं द्वारा किये हुए उपकारको जानता हुआ परमतत्त्वका अव बोध प्राप्त कर, मैं इससे कृतार्थं हो चुका हूँ, ऐसा जो सद्गुरुके प्रति प्रसन्न चित्त हुआ मानता है, वह ब्रह्मचर्यव्रतका तृतीयपाद है ॥११॥

आचार्यं द्वारा किये हुए अपने उपकारको न विस्मृत करता हुआ, अर्थ-वेदार्थं रूप परमपुरुपार्थंको भलीभाँति जानता हुआ यह विवेको जन ऐसा विचार करता है कि वस्तुतः मेरा जन्म सद्गुरुके द्वारा ही हुआ है अर्थात् अपने स्व-स्वरूपभूत सिच्चिदानन्द परमात्मासे मुझे यथावत् उत्पन्न किया है, उस आचार्य-पुरुषके प्रति सद्भावनापूर्वंक प्रसन्न हृदय होकर जो अपनी कृतार्थंका आ क रून करता है, वस्तुतः वही ब्रह्मचर्यंत्रतका तृतीयपाद कहलाता है।।११।। आचार्याय प्रियं क्रुर्यात् प्राणैरिप धनैरिप । कर्मणा मनसा वाचा चतुर्थः पाद उच्यते ॥ १२ ॥

स्पष्टोऽर्थः ॥ १२ ॥

इदानीं चतुष्पदीं विद्यां दर्शयति--

कालेन पादं लभते तथायं तथैव पादं गुरुयोगतश्च। उत्साहयोगेन च पादमुच्छेच्छास्नेण पादं च ततोऽभियाति॥१३॥

अत्र क्रमो न विवक्षितः । प्रथमं गुरुयोगतः, तत उत्साहयोगेन बुद्धिविशेष-प्रादुर्भावेन, ततः कालेन बुद्धिपरिपाकेण, ततः शास्त्रेण सहाध्यायिभिस्तस्व-विचारेण । तथा चोक्तम्—'आचार्यात्पादमादत्ते पादं शिष्यः स्वमेधया । कालेन पादमादत्ते पादं सब्रह्मचारिभिः' इति ॥ १३ ॥

ज्ञानादीनामा दार्यसंनियाने फल्सिद्धिरित्याह—

ज्ञानादयो द्वादश यस्य रूपमन्यानि चाङ्गानि तथा वलं च । आचार्ययोगे फलतीति चाहुन्रह्मार्थयोगेन च ब्रह्मचर्यम् ॥१४॥

इसका अर्थं सरल है ॥१२॥

सम्प्रति चतुष्पदी विद्याका वर्णन करते हैं—यह शिष्य कालक्रमसे ब्रह्म-विद्याका एक पाद पा लेता है और द्वितीयपाद सद्गुरुको सिन्निथिसे प्राप्त कर लेता है एवं अपने उत्साह बलसे तृतीयपादको पा लेता है तथा चतुर्थपाद शास्त्र

से प्राप्त हो जाता है ॥१३॥

प्रस्तुत प्रकरणमें पादोंका प्रदिशत करना विषय नहीं है। यह तत्त्व-जिज्ञामु शिष्य ब्रह्मविद्याका प्रथमपाद सद्गुरुके सम्बन्धसे प्राप्त करता है। इसके परचात् उत्साहयोगपूर्वक बुद्धिका विशेष वैभव उदय होने पर कालक्रमशः उसकी परिपक्वदशामें तथा स्वाध्याय करनेवाले अपने सतीध्योंके साथ शास्त्रसम्बन्धी विचार-विमर्श करनेसे प्राप्ति हो जाती है। इस विषयमें कहा गया है कि—तत्त्वजिज्ञामु पुरुष एकपाद आचार्यको सिन्नधिसे प्राप्त कर लेता है, एक अपनी मेधाशक्तिसे, एक कालक्रमसे और एक अपने साथ स्वाध्याय करनेवाले ब्रह्मचारियोंके द्वारा प्राप्त कर लेता है।

आचार्य पुरुषके सान्निध्यमें ही ज्ञानादि साधनोंकी फलसिद्धि होती है,

इस पर कहते हैं-

ज्ञानादि द्वादशगुण जिसके रूप हो गये हैं तथा उसके दूसरे अङ्ग हैं और

ज्ञानादयः 'ज्ञानं च' इत्यादिना पूर्वोक्ता द्वादश गुणा यस्य पुरुषस्य रूपम्, अन्यानि चाङ्गानि 'श्रेयांस्तु षड्विश्वस्यागः', 'सत्यं ध्यानम्' इति क्लोकद्वयेन चोक्तानि । तथा बलं च तद्धर्मपरिपालनसामथ्यं च सर्वमाचार्ययोगे एव फलति, नाचार्ययोगं विना फलति । श्रूयते च 'आचार्याद्वेव विद्या विदिता' इति, 'आचार्यवान्पुरुषो वेद' इति च । ब्रह्मार्थयोगेन च ब्रह्मचर्यं यदिदं गुरु-संनिधौ शुश्रूषाद्याचरणं तद् ब्रह्मचर्यं ब्रह्मार्थयोगेन फलति, स्वात्मनश्चित्सदानन्दा-द्वितीयब्रह्मात्मैकत्वसम्पादनद्वारेण फलतीत्यर्थः ॥ १४ ॥

ब्रह्मचर्यस्तुति करोति द्वाभ्याम्-

एतेन ब्रह्मचर्येण देवा देवत्वमाप्तुवन् । श्रष्टपयश्च महाभागा ब्रह्मचर्येण चाभवन् ॥ १५ ॥ एतेनैव सगन्धर्वा रूपमप्सरसोऽजयन् । एतेन ब्रह्मचर्येण सूर्य अह्वाय जायते ॥ १६ ॥

बल ये सब आचार्यंकी सन्निधिमात्रसे ही फल देते हैं एवं ब्रह्मस्वरूपमें स्थिति होने पर ही ब्रह्मचर्यं साधनकी सफलता मानी जाती है ॥१४॥

'ज्ञानं च' इत्यादि सूत्रमें प्रतिपादित ज्ञानादि द्वादशगुण जिस व्यक्तिके रूप हो जाते हैं और 'श्रेयांस्तु षड्विधस्त्यागः', 'सत्यं ध्यानन्।' इत्यादि दो श्लोकोंके द्वारा विवेचित दूसरे गुण जिसके अङ्ग हैं और उसका जो बल अर्थात् अपने धर्मका पालन करनेका सामर्थ्यं है। वे सबके सब आचार्यंको सिन्निधि-मात्रसे ही प्राप्त हो जाते हैं; क्योंकि आचार्यंको सिन्निधिक बिना उनकी सफलता नहीं होती है। ऐसा सुना भी जाता है कि—आचार्यं द्वारा ही विद्यासम्बन्धी तत्त्वज्ञान प्राप्त किया जाता है और आचार्यंवान् पुरुषको ही तत्त्वज्ञान मिलता है। ब्रह्मार्थयोगेन च अर्थात् ब्रह्मस्वरूपमें स्थिति होने पर ही ब्रह्मचर्यसाधनकी सिद्धि संभव है। जो यह सद्गुरुके निकट रह करके सेवासम्बन्धी आचरण किया जाता है उसकी सिद्धि तो ब्रह्माकारवृत्ति होने पर ही सम्भव है। आश्रय यह है कि अपने आत्मस्वरूप सिच्चदानन्दघन ब्रह्मसे तादात्म्य-भाव प्राप्त कर लेने पर ही ब्रह्मचर्यंव्रतकी सफलता है ॥१४॥

अब ब्रह्मचर्यंत्रतका महत्त्व दो रलोकोंसे दिखलाते हैं —

देवताओंने ब्रह्मचर्य द्वारा हो देवत्व प्राप्त किया है। महान् वीर्यंसम्पन्न महिषयोंने भी ब्रह्मचर्य द्वारा हो उस परमपदको प्राप्त किया था और इसीसे

देवा देवत्वमेतेन प्राप्तुवन् । ऋषयोऽपीह ऋषित्वमेतेन प्राप्ताः । सगन्धर्वा गन्धर्वैः सह वर्तमाना रूपमप्सरसोऽजयन्, रूपाणि रमणीयानि एतेन ब्रह्मचर्येण अजयन् । अह्नो दीप्तिसमूहः, अह्नाय जगतां द्योतनाय सूर्यश्च जायते । उक्तं च —'अह्नो दीप्तिश्च कथ्यते' इति ॥ १५–१६॥

कथमेकस्य ब्रह्मचर्यस्यानेकविधफलसाधकत्विमत्यत आह —

आकाङ्क्षार्थस्य संयोगाद ृरसभेदार्थिनामिव। एवं ह्येतत् समाज्ञाय तादम्भावं गता इमे ॥१७॥

यथा चिन्तामण्यादयो रसभेदाथिनान् आकाङ्आर्थस्य संयोगात् तत्तदा-काङ्क्षितमर्थं प्रयच्छन्ति, एवमेवैतद् ब्रह्मचर्यमाकाङ्क्षार्थस्य संयोगात् तत्तदा-काङ्क्षितमर्थं प्रयच्छतीति ज्ञात्वा तत्तत्फलार्थं ब्रह्मचर्यं चरित्वा तादृग्भावं तादृशं भावं गता इमे देवादयः। यस्मादाचार्यसंनिध्यनुष्ठिताद् ब्रह्मचर्यात् परम-पुरुषार्थप्राप्तिस्तस्मादाचार्ययोगि प्रविदय गर्भो भूत्वा ब्रह्मचर्यं चरेदित्ययः।।१७॥

गन्धर्वीके सहित अप्सराओंने सौंदर्य प्राप्त किया था तथा इसके बलसे सूर्य सभी जडचेतन वस्तुओंको प्रकाशित करता है ॥१५-१६॥

देवताओंने ब्रह्मचर्यं द्वारा ही देवत्व प्राप्त किया था, यहाँ पर महान् वीर्यवान् ऋषियोंने भी ब्रह्मचर्यं द्वारा ही ऋषित्व पद प्राप्त किया था। इसी ब्रह्मचर्यव्रत द्वारा गन्धवोंके सिहत अप्सराओंने अतीव मनोहर स्वरूपको प्राप्त किया था तथा 'अह्न' दीप्तिसमूहका नाम है इसके बलसे ही सूर्यं जगत्के प्रकाशनका कारण होता है और भी अह्न दीप्तिको कहते है, यह कहा भी गया है ॥१५-१६॥

एक ही ब्रह्मचर्यसाधन अनेक प्रकारकी फलसिद्धिका हेतु कैसे बन जाता है ? इस पर कहते हैं —

विभिन्न रसोंको इच्छा रखनेवालेकी भाँति अभिल्लात वस्तुसामग्रीके संयोग होने पर व्रतसे भली-भाँति अवगत होकर ये देवलोग उस भावमें स्थिर हुए हैं।।१७॥

जैसे चिन्तामणि आदि अनेकविध रसज्ञोंको अपने अभिरुषित वस्तुकी प्राप्ति करा देते हैं। इसी प्रकार यह ब्रह्मचयंत्रत भी अभिरुषित वस्तुकी प्राप्ति द्वारा उस वाञ्छित वस्तुको प्रदान कर देता है। ऐसा समझ कर ये देवादि उस उस फलकी अर्थ सिद्धिके हेतु ब्रह्मचयंत्रतका आचरण करते हुए तद्रूप होकर स्थित हो जाते हैं। जबकि आचार्यंको सिन्निधमें किया हुआ ब्रह्मचयंत्र्प अनुष्ठान

नन्वेद्यं ज्ञाननिष्ठता यदि ज्ञानस्यैव पुरुषार्थत्वं भवेत्; अपितु कर्मण एवेत्याशङ्क्याह—

अन्तवन्तः क्षत्रिय ते जयन्ति लोकाञ्जनाः कर्मणा निर्मितेन । ज्ञानेन विद्वांस्तेज अम्येति नित्यं न विद्यते द्यन्यथा तस्य पन्थाः ॥१८॥

हे क्षत्रिय ! अन्तवन्तः — अन्तवतो लोकान् पितृलोकदेवलोकादीन् ते जयन्ति प्राप्नुवन्ति नानन्तं स्वात्मभूतं परमात्मानं लोकं जयन्ति । केन तर्ह्यनन्त-लोकप्राप्तिरित्याशङ्कचाह — ज्ञानेन विद्वान् तेज अभ्येति नित्यमिति । नित्यम-विनाश्यात्मभूतमेवाभ्येति तेजो ज्योतिर्नं कर्मणा ।

कस्मात् पुनर्ज्ञानेनैवाभ्येति ? तत्राह—न विद्यते ह्यन्यथा तस्य पन्याः।

परमपुरुषार्थकी सिद्धि देता है। अत एव भावार्थ यह है कि आचार्यकी सिन्धि-को पा कर, उसका शिष्यत्व स्वीकार कर श्रद्धाभिक्तपूर्वक ब्रह्मचर्यव्रतका आचरण करे।।१७॥

अच्छा तो, यह ज्ञाननिष्ठा उसी स्थितिमें संभव होती, जब ज्ञान परम-पुरुषार्थंके रूपमें होता, परन्तु यहाँ पुरुषार्थंका हेतु कोई कमं तो देखनेमें नहीं आता है। ऐसी आशङ्का कर उत्तरमें यह कहा जाता है कि—

हे राजन् ! वे कर्मी लोग कर्म द्वारा नश्वरलोकको ही प्राप्त करते हैं, परन्तु ज्ञानी पुरुष ज्ञानके द्वारा अनश्वर-प्रकाशको प्राप्त कर लेते हैं, इसके अतिरिक्त उसकी प्राप्तिका कोई दूसरा मार्ग भी नहीं दिखता है ॥१८॥

हे राजेन्द्र ! वे कर्मकाण्डी कर्म द्वारा संपादित पितृलोक, देवलोकादिको प्राप्त होते हैं इसलिये ये लोग विनाश रिहत अपने आत्मस्वरूप परमात्मसम्बन्धी लोकको प्राप्ति नहीं कर सकते हैं। ऐसी स्थितिमें उन्हें अनश्वरअविनाशी लोककी प्राप्ति हो सकेगी? इस पर कहते हैं कि विद्वान् पुरुष तत्त्वज्ञान द्वारा हो सदा संवित्प्रकाशस्वरूपकी प्राप्ति कर सकते हैं। नित्य—अविनाशी अपने स्वरूपभूत तेज—ज्योतिको ज्ञानपूर्वक ही पाया जाता है। कर्मसे अक्षयलोकको प्राप्ति कदापि संभव नहीं है।

तब फिर ज्ञान द्वारा उसे कैस प्राप्त करता है ? इसका समाधान यही है कि उस ज्योतिरूप लोककी प्राप्तिका दूसरा कोई मार्ग नहीं है; क्योंकि परि-पूर्णानन्दमय ज्ञानको छोड़ कर उसके लिये दूसरा कोई मार्ग देखनेमें नहीं आता है । और इस विषयमें उपनिषदोंमें भी सुना गया है कि—उस ज्योतिर्मय आत्म- तस्य पूर्णानन्वज्योतिषो ज्ञानमेकं मुक्त्वान्यः पत्था मार्गो नास्त्येव । श्रूयते च---'तमेव विदित्व।तिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय' इति ॥ १८ ॥

ज्ञानेन विद्वान् यद् ब्रह्म पश्यति, तिकिमिवाभातीति पृच्छिति धृतराष्ट्रः— धृतराष्ट्र उवाच

आभाति शुक्लमिव लोहितमिवाथो कृष्णमथार्जुनं काद्रवं वा । यद् ब्राह्मणः पश्यति यत्र विद्वान् कथंरूपं तदमृतमक्षरं परम् ॥१९॥

ज्ञानेन यद्विद्वान् पश्यति ब्रह्म, तिंक शुक्लसिव आभाति, लोहितिमिव आभाति, कृष्णमिव अर्जुनं काद्रविमव आभाति। यत्र देशे भाति कथंल्पं तदमृतमक्षरं परं ब्रह्म ॥ १९ ॥

एवं पृष्टः प्राह भगवान्-

सनत्सुजात उवाच

नाभाति शुक्लिमिव लोहितिमिवाथो कृष्णमथार्जुनं काद्रवं वा । न पृथिच्यां तिष्ठति नान्तिरिक्षे नैतत्समुद्रे सलिलं विभर्ति ॥२०॥

स्वरूपका साक्षात्कार करके तत्त्वदर्शी मृत्युका भी अतिक्रमण कर जाता है अत एव मोक्षधर्मकी प्राप्तिका इसके अतिरिक्त दूसरा कोई भी मार्ग नहीं है ॥१८॥

विद्वान् पुरुष तत्त्वज्ञान द्वारा जिस ब्रह्मका दर्शन करता है, वह किस की माँति अवगत होता है ? ऐसी राजा धृतराष्ट्र द्वारा जिज्ञासाकी जाती है — धृतराष्ट्र बोले—ज्ञानी पुरुष जहाँ ब्रह्मका बोध प्राप्त करता है, वहाँ पर उसे ब्रह्मका स्वरूप शुक्ल, लोहित, स्याम, शुभ्र या धूम्प्रवर्ण-सा आभासित होता है। वह अमृतमय अक्षर ब्रह्म जिस देशमें दृष्टिगत होता है वह कैसे रूपवाला प्रतीत होता है ? ॥१९॥

विद्वान् पुरुष अपने विशुद्ध चित्तमें तत्त्वज्ञान द्वारा जिस परम ब्रह्म परमात्माका अभेददृष्टिसे दर्शन करता है, तो क्या वह शुक्लवणं-सा आभासित होता है ? अथवा लालवणंके समान प्रतीत होता है ? या कृष्णवणं, शुभ्रवणं अथवा धूम्रवणं-सा दृष्टिगोचर होता है ? वह अमृतमय अक्षर-अविनाशो परमात्मा जिस प्रदेशमें आभासित होता है, उसका कैसा स्वरूपाकार प्रतीत होता है ? ॥१९॥

इस प्रकार घृतराष्ट्र द्वारा जिज्ञासा करने पर भगवान् श्री सनत्सुजात ने कहा कि—

नैतद् ब्रह्म गुक्लादिरूपत्वेनावभासते, अरूपत्वाद् ब्रह्मणः । श्रूयते च— 'ततो यदुत्तरतरं तद्रूपमनामयम्' इति । 'अशब्दमस्पर्शनरूपमन्ययम्' इति च । तथा न पृथिव्यां तिष्ठति नान्तरिक्षे । तथा च श्रुतिरन्यत्रानवस्थानं दर्शयति—'स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित इति स्वे महिम्नीति ।'

कस्मात्पुनः कारणात् पृथिन्यादिषु न तिष्ठति ? तत्राह — नैतत्समुद्रे सिललं पञ्चभूतात्मकं देहं । विर्भात । सिललग्रन्दो भूतपञ्चकोपलक्षणार्थः । यथा 'अप एव ससर्जादौ तासु वीर्यमपासृजत्' इत्यत्रापि अप्शब्दो भूतपञ्चकोपलक्षणार्थः । श्रूयते च पञ्चाग्निविद्यायाम् 'पञ्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचसी भवन्ति' इति अपामेव पुरुषशब्दवाच्यत्वम् ।

एतदुक्तं भवति —यदि ब्रह्मणः संसारान्तर्वित्तत्वं भवेत् तदा संसारानु-

श्रीसनत्सुजात बोले—यह अविनाशी ब्रह्म न शुक्ल हो है और न लोहित, दयाम, श्वेत अथवा घूम्रवर्ण-सा ही प्रतीत होता है एवं यह न पृथिवीमें रहता है और न अन्तरिक्षमें ही स्थित है तथा न तो सागरमें ही जलको घारण कर रहता है ॥२०॥

यह अक्षर-अविनाशी ब्रह्म शुक्ल, लोहितादिवर्णके रूपमें प्रतीत नहीं होता है; क्योंकि परम ब्रह्म परमात्माका स्वरूप बाह्म शुक्लादि रूपसे शून्य ही रहता है। और यह उवनिषदोंमें भी सुना जाता है कि—इससे जो अनुत्तर है वह नाम एवं रूपसे भिन्न ही है और इस प्रकार शब्द रहित, स्पर्श रहित और रूप रहित अव्यय अर्थात् अविनाशी है। तथा वह न तो पृथिवीमें ही रहता है और न अन्तरिक्षमें ही है। तथा भगवती श्रुति अन्यत्र भी अनवस्थिति दिखलाती है कि—हे भगवन्। वह परमतत्त्व किसमें प्रतिष्ठित है और किस प्रकार अपनी महिमामें स्थित है।

तो फिर वह पृथिवी आदिमें किस हेतुसे नहीं रहता है ? इसके समधानमें कहते हैं कि—वह समृद्रमें भी सिलल-आकाशादि पञ्चभूतात्मक शरीरको
घारण नहीं करता है। क्लोकमें उद्धृत सिलल शब्द आकाशादि पञ्चभूतोंके
उपलक्षणार्थ प्रसिद्ध है। जैसे परमात्माने सबके आदिमें जलतत्त्वकी सृष्टिकी है
और पुनः उसमें वीर्यंका सृजन किया, इत्यादि प्रसङ्गोंमें भी जल शब्द
आकाशादि पञ्चभूतोंके उपलक्षणके रूपमें द्योतित होता है। और यह पञ्चानिविद्याके निरूपणमें भो सुना जाता है कि—'पञ्चम आहूतिमें आपकी पुरुषसंज्ञा
हो जाती है।' और यहां 'आप'को ही पुरुषशब्दका वाच्यत्व प्रदिश्वत किया है।
यह कहा जाता है कि—यदि परम ब्रह्म परमात्माका स्वरूप संसारके

प्रविष्टत्वाद् घटादिवदीदृग्रूपादिमत्त्वमन्यस्मिश्चावस्थानं भवेत् । इदं तु पुनर-पूर्वादिलक्षणत्वात् संसाराननुप्रविष्टमेव ब्रह्म, तस्माद्रूपादिरहितमेव तदिति॥२०॥ तर्हि न कस्य कुत्राप्युपलभ्यते इत्याह—

न तारकासु न च विद्युदाश्रितं नचाभ्रेषु दृश्यते रूपमस्य। न चापि वायौ न च देवतासु नैतच्चन्द्रे दृश्यते नोत सर्थे ॥२१॥ नैवर्स्यु तन्न यज्जःषु नाष्यथर्वसु न दृश्यते वै विमलेषु सामसु। रथन्तरे वाहते वापि राजन् महात्रतस्यात्मनि दृश्यते तत् ॥२२॥

'ज्ञानं च सत्यं च' इत्युपक्रम्य 'महाव्रता द्वादश बाह्मणस्य' इति ये गुणा उक्तास्तत्संयुक्तस्यात्मनि दृश्यते तत्परं ब्रह्म न घटादिवदिदंतया सिध्यति, अपि त्वात्मन्येवात्मतया सिद्धचतीत्यर्थः ॥ २१-२२ ॥

इदानीं तत्स्वरूपं तद्दर्शनं तत्फलं च क्लोकद्वयेन निर्दिशति—

अन्तर्गंत होता तो संसार धर्ममें अनुप्रविष्ट होनेके कारण घटादिकी मौति उस ब्रह्मका भी अमुक नाम-रूपादिक वस्तुसे सम्बन्ध एवं अन्य भी अवस्थान देखनेमें आता। परन्तु अपूर्वीदिरूप-कार्यकारणसे शून्य होनेके कारण यह ब्रह्म संसारमें अनुप्रविष्ट नहीं हो सकता है; इसिल्येकि वह अक्षय-अविनाशी परमात्मा नाम-रूपादिवस्तुसे सर्वथा रहित रहता है।।२०।।

ऐसी स्थितिमें तो यह किसीको कहीं भी प्राप्त नहीं हो सकेगा ? इस पर कहते हैं कि—

यह ब्रह्मतत्त्व न नक्षत्रगणमें, न विद्युत् आश्रित ही है और मेघोंमें ही इसका स्वरूप देखनेमें आता है तथा वायु एवं देवगणोंमें भी नहीं है और न सूर्य तथा चन्द्रमामें ही देखा जाता है। हे राजन् ! यह ब्रह्म न ऋग्वेदमें ही है और न यजुर्वेदमें, न अथवंवेदमें और न विशुद्ध सामवेदकी श्रुतियोंमें ही उपलब्ध होता है तथा रथन्तर और बृहद्रथ सामगानमें भी नहीं देखा जाता है। इसका दर्शन तो ब्रह्मनिष्ठ ब्राह्मणको विशुद्धचित्तमें ही होता है।। २१-२२।।

'ज्ञानं सत्यं च' इत्यादि सूत्रांशसे प्रारम्भ कर 'महात्रता द्वादश ब्राह्मण-स्य' इस सूत्रपर्यन्त जिन द्वादश गुणोंका विवेचन किया गया है। उन दिव्यगुणों-से सम्बन्धित व्यक्तिके अन्तःकरणमें ब्रह्मतत्त्व अभिव्यक्ति हो जाता है, इसिलये वह घटादिकी मौति इदन्तया प्रतीत नहीं होता है, अपि तु वह तो अपने अन्तः-करण में आत्मरूपसे ही प्रकाशित हो जाता है, यही आशय है ॥२१-२२॥ अवारणीयं तमसः परस्तात् तदन्ततोऽभ्येति विनाशकाले। अणीयरूपं च तथाप्यणीयसां महत्स्वरूपं त्विप पर्वेतेभ्यः ॥२३॥ तदेतदह्वा संस्थितं भाति सर्वं तदात्मवित्पश्यित ज्ञानयोगात्। तस्मिन् जगत्सर्विमिदं प्रतिष्ठितं य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥२४॥

इति श्रीमहाभारते शतसाहस्रयां संहिताचां वैयासिक्यामुद्योगपर्वणि धृतराष्ट्रसनत्कुसारसंवादे श्रीसनत्सुजातीये तृतीयोऽध्यायः ॥ २॥

यदिदं महाव्रतस्यात्मिन दृश्यते तदवारणीयं ब्रह्म सर्वगतत्वात् । तमसो-ऽज्ञानात् परस्तात् तद् ब्रह्म अन्ततोऽभ्येति प्रविशति विनाशकाले प्रलयकाले, जगदिति शेषः । तथा अणीयसामि अणीयरूपं पर्वतेभ्योऽपि महत्स्वरूपम् । श्रूयते च—'अणोरणीयान्महतो महोयान्' इति ।

दृश्यन्ते च ये अणुत्वमहत्त्वावयो लोके तदेतत्सर्वं जगद् अह्ना अह्नो रूपेण प्रकाशरूपेण ब्रह्मणि संस्थितं तदात्मत्वेनैवावभाति । श्रूयते च — 'तस्य

सम्प्रति उसके स्वरूप, उसके दर्शन और उसके फलको दो क्लोकों द्वारा प्रदर्शित किया जाता है—

यह ब्रह्म अज्ञानरूप तमसे अतीत है इसिलये इसका अतिक्रमण संभव नहीं है और वह प्रलयकालमें भी एकरूप से रहता है तथा यह सूक्ष्मसे भी अतिसूक्ष्म-रूप है और महान्से भी महान् है। उस संवित्प्रकाशमें स्थित हुआ यह सारा विक्व उसीसे ही आमासित होता है, आत्मज्ञ पुरुष ज्ञानयोग द्वारा उसका दर्शन करते हैं; यह समस्त संसार उसी परमतत्त्वमें प्रतिष्ठित है जो लोग उसे जान लेते हैं, वे अमर हो जाते हैं ॥२३-२४॥

महाव्रत करनेवाले ब्रह्मनिष्ठ पुरुषके अन्तः करणमें जिस ब्रह्मतत्त्वका दर्शन होता है, वह परमतत्त्व सर्वव्यापी है इसलिये उसका परिच्छेद नहीं हो सकता है और अज्ञानरूप तमसे अतीत होनेके कारण अन्तमें अर्थात् जगत्के विनाश होनेके कालमें —प्रलयदशामें भी ब्रह्मतत्त्व एकरूपमें प्रतिष्ठित रहता है। प्रस्तुत प्रसङ्गमें 'जगत्' शब्द वाक्यमें शेष अर्थका ज्ञापक है। इसलिये कि वह अणुओंसे भी अणु है और पर्वतादि महान्वस्तुओंसे भी महान् है। ऐसा ही श्रुतिका कथन है कि—'वह अणुओंसे भी अणु है और महान्से भी महान् है।'

तथा लोकमें भी अणुत्व एवं महत्त्व आदि प्रतीत होते हैं। वह सारा संसार अहः—प्रकाशरूपसे ब्रह्ममें स्थित हुआ तदात्मतया अवभासित होता है। और श्रुतिवावयसे भी सुना जाता है कि—'यह सारा विद्व उसके ज्ञानप्रकाशसे भाषा सर्विमिदं विभाति' इति, 'येन सूर्यस्तपित तेजसेद्धः' इति च । तद्ब्रह्म आत्मवित्पव्यति ज्ञानयोगात् न कर्मयोगेन, तस्मिन्नेव परमात्मिन जगत्सर्वेमिदं प्रतिष्ठितम् । ये एतिद्वदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ २३-२४॥

द्दति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यश्रीगोविन्दमगवत्पूज्यपादशिष्यश्रीशंकरमगवतः
कृतौ सनत्स्जातीयमाध्ये तृतीयोऽज्यायः ॥ ३॥

प्रकाशित होता है।' 'जिसके तेजसे प्रदोप्त होकर सूर्य प्रकाशित होता है।' अत एव आत्मज्ञ पुरुष उस ब्रह्मका ज्ञानयोगसे अपने अन्तःकरणमें दर्शन करता है, कर्मयोगसे नहीं। तथा उस परमात्मामें ही यह सारा नाम-रूपात्मक विश्व प्रतिष्ठित है, जो विवेकी पुरुष उसे तत्त्वतः जानते हैं वे जन्म-मरणसे रहित हो जाते हैं॥२३-२४॥

इति आचार्यश्रीकृष्णानन्दसागरविरचिता तृतीयाच्यायहिन्दीव्याख्या श्रुतिरठ्जनी

por pote , paper recover based in the charge offer has

the view to fines we will

9 1 SENSE LAND THEFT STATE

on the first of the state of the first of the state of th

. 9 5. The control of the control of

or in a firm and the firm in the second

## चतुर्थोऽध्यायः

'अवारणीयं तमसः परस्तात्' इत्यादिना ब्राह्मणो रूपं निर्धायं 'तदात्म-वित्पश्यति ज्ञानयोगात्' इति ज्ञानयोगेनात्मदर्शनमुक्तम् । पुनरिप तस्य स्वरूपं दर्शियत्वा योगिनस्तद्रप् पश्यन्तीत्याह—

> यत्तच्छुकं महज्ज्योतिर्दीप्यमानं महद्यशः। यद्दै देवा उपासते यस्मादकों विराजते। योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम्॥१॥।

यद् ब्रह्मवित् पश्यित ज्ञानयोगात्, यज्ज्ञात्वा अमृता भवन्ति, तच्छुकं शुद्धमिवद्यादिदोपरिहतं महज्ज्योतिः सर्वावभासकत्वात् । श्रूयते च—'तस्य भासा सर्वमिदं विभाति' इति । दोप्यमानं भ्राजमानं महद्यशः । श्रूयते च—'तस्य नाम महद्यशः' इति । यद्वै ब्रह्म देवा इन्द्रादय उपासते । श्रूयते च—'तस्य नाम महद्यशः' इति । यद्वै ब्रह्म देवा इन्द्रादय उपासते । श्रूयते च—'तद् देवा ज्योतिषां ज्योतिरायुर्होपासतेऽमृतम्' इति । यस्मात् परज्योतिषो ब्रह्माणोऽकं बादित्यो विराजते 'येन सूर्यस्तपित तेजसेद्धः' इति श्रुतेः । एवंभूतं परमात्मनं भगवन्तं सनातनं योगिन एव पश्यन्ति, न पुनर्ज्ञानयोगरिहताः ॥१॥

इदानीं परस्मादेव ब्रह्मणो हिरण्यगर्भाद्युत्पत्ति दर्शयति—

गुक्राद् ब्रह्म प्रभवति ब्रह्म गुक्रेण वर्द्धते । तच्छुकं ज्योतिषां मध्येऽतप्तं तपति तापनम् । योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ २ ॥

ऐसे भगवान् सनातन परमात्माका योगी लोग हृदय कमलमें अपरोक्ष-तया दशैंन करते हैं, जो ज्ञानयोगसे शून्य हैं, वे कभी भी दशैंन नहीं कर सकते हैं।। १।।

सम्प्रति परमन्नह्य परमात्मा द्वारा ही हिरण्यगर्भ आदिकोंकी उत्पत्ति होना प्रदिशत किया जाता है—

विशुद्धात्मा परमब्रह्म परमात्मासे ही सारे प्रपञ्चका उद्भव हुआ है और उसीसे अभिवृद्धिको प्राप्त होकर विराट् हुआ है। ज्योतियोंका प्रकाशक और स्वयमेव उनसे अप्रकाशित वह विशुद्ध ब्रह्म स्वयं प्रकाश है। उस सनातन परमात्माका योगी लोग ध्यान करते हैं॥ २॥

शुक्राच्छुद्धात् पूर्वोक्ताद् ब्रह्मणो हिरण्यगर्भाख्यं ब्रह्म प्रभवति उत्पद्यते । अथोत्पन्नं ब्रह्म शुक्रेण वर्धते विराडात्मना । तच्छुक्रं शुद्धं ब्रह्म ज्योतिषा-मादित्यानां मध्ये तैरतप्रमप्रकाशितं सत् तपित स्वयमेव प्रकाशते, तेषामिप तापनं प्रकाशकम् । योऽन्यानवभास्यः सर्वावभासकः स्वयमेवावभासते तं भगवन्तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ २ ॥

इदानों पूर्णवाक्यार्थं कथयति—

पूर्णात् पूर्णसुद्धरन्ति पूर्णात् पूर्णं प्रचक्षते । हरन्ति पूर्णात् पूर्णं च पूर्णेनैवावशिष्यते । योगिनस्तं प्रवश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ ३ ॥

पूर्णाद् देशतः कालतो वस्तुतस्र अपरिच्छिन्नात् परमात्मनः पूर्णमेबोद्ध-रिन्त जीवरूपेण । यत्पूर्णात् पूर्णमुद्धृतं जीवात्मना अतः पूर्णादेव समुद्धृतत्वा-दिदमपि जीवस्वरूपं पूर्णमेव प्रचक्षते विद्वांसः । तथा हरन्ति पूर्णाद् जीवात्मना-,

शुक्र अर्थात् पूर्वोक्त विशुद्ध-ब्रह्मसे ही यह सारा हिरण्यगर्भ नामक प्रपञ्चारमक कार्यवर्ग उत्पन्न हुआ करता है और अनन्तर वह समुत्यन्न हुआ कार्यब्रह्म
अपने कारणरूप विशुद्ध ब्रह्म से अभिवृद्धिकी प्राप्त होकर विराट्के रूपमें अभिव्यक्त हो जाता है। वह शुक्र—विशुद्धब्रह्म आदित्यात्मक ज्योतियों में अवस्थित
हुआ उनसे अतम अर्थात् प्रकाशित नहीं होता है अपि तु अपने संवित्प्रकाशसे
दूसरे पदार्थों को प्रकाशित करता हुआ स्वयं प्रकाशित होता है। किसी दूसरोंसे
अनवभास्य-प्रकाशित न होनेवाला एवं सभी जड़चेतन वस्तुओं का प्रकाशक
होनेसे वह स्वयं प्रकाशात्मा है। अत एव योगी पुरुष उस सनातन परमात्माका
ह्वयमें ध्यान करते हैं॥ १॥

सम्प्रति 'पूर्णमदः पूर्णमिदम्' इत्यादि वाक्यका अर्थं प्रदर्शित किया जाता है—

पूर्ण ब्रह्मसे जीवरूप पूर्णको उद्धृत करते हैं और पूर्णसे उद्धृत होनेसे वह पूर्ण ही कहलाता है तथा पूर्णसे पूर्णको पृथक् कर लेते हैं, तो पूर्ण ही अविशष्ट रह जाता है। योगी लोग उस सनातन परमात्माका दर्शन करते हैं॥३॥

देश, काल एवं वस्तुधर्मसे अपिरिच्छित्र पूर्णं परमात्मासे जीवरूप पूर्णंको ही अभिन्यक्त करते हैं; जबिक पूर्णंब्रह्मसे जीवरूप पूर्णंको हो उद्घृत किया है, इसीलिए विद्वज्जन पूर्णं ब्रह्मसे उद्घृत होनेके कारण इस जीवात्माको भी पूर्णंक्रियों ही स्वीकार करते हैं।

वस्थितात् पूर्णमात्मस्वरूपमात्रं देहेन्द्रियाद्यनुप्रविष्टं देहेन्द्रियादिभ्यो निष्कृष्य तत्साक्षणं सर्वान्तरं देहद्रयादुद्धरन्तीत्यर्थं । तत उद्धृतेनैव सूलभूतेन पूर्णानन्दे-नाविष्ठाच्यते तेनैव पूर्णानन्देन ब्रह्मणा संयुज्यते । चित्सदानन्दाद्वितीयब्रह्मात्मना-विष्ठत इत्यर्थः ।

'पूर्णमेवाविश्यते' इति वा पाठः। यदा देहेन्द्रियादिभ्यो निष्कृष्य तत्साक्षिणं सर्वान्तरं देहद्वयादुद्धरन्ति, तदा पूर्णमेवाविशष्यत इत्यर्थः। तथा च श्रुतिः—पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुद्दच्यते। पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाव-शिष्यते'।

अस्यायमर्थः — पूर्णमदस्तच्छब्दवाच्यं जगत्कारणं ब्रह्म । पूर्णमिदं त्वं-शब्दिनिर्दिष्टं प्रत्यगात्मस्वरूपम् । अनयोस्तत्त्वंपदार्थयोः कथं पूर्णत्विमिति चेत्, तत्राह् — पूर्णादनविच्छन्नात्पूर्णभेनोदच्यते उदिच्यते जीवेश्वररूपेण यस्मात् तस्मादनयोः पूर्णत्विमत्यर्थः । पूर्णस्य तस्वसात्मनावस्थितस्य पूर्णं रूपमादाय

शुद्ध आत्मतत्त्वसे पूर्णंको पृथक् कर लेते हैं—जीवात्माके रूपमें स्थित पूर्णं आत्मस्वरूपको अलग करते हैं। भावार्थं यह है कि देहेन्द्रियों में अनुप्रविष्ट उन सबके साक्षिभूत सर्वान्तर्यामी आत्माको उन सबसे विवेक द्वारा पृथक् कर स्थूल-सूक्ष्मात्मक देहद्वयसे उद्धृत करते हैं। इसके पश्चात् उनसे उद्धृत किये हुए अपने मूलभूत परिपूर्णानन्दमय स्वरूप ही अवशिष्ट रह जाता है और उस पूर्णानन्दस्वरूपसे सम्पन्न हो जाता है। आशय यह है कि वह अपने सिच्चदा-नन्द अद्वितीय ब्रह्मभावमें अवंस्थत हो जाता है।

अथवा 'पूर्णंनैवाविश्वयते' इस स्थलमें 'पूर्णमेवाविश्वयते' इस प्रकारसे पाठान्तर करनेसे यह अर्थं निकलता है कि जब देहेन्द्रियोंसे पृथक् कर उन सबके साक्षिभूत अन्तर्यामी चिदात्माको स्थूल-सूक्ष्मात्मक देहद्वयसे उद्धृत करते हैं, पूर्ण ब्रह्म ही अवशेषरूपमें रह जाता है। और यही भगवती श्रुतिका कथन सिद्ध होता है कि—वह कारणब्रह्म पूर्ण है और यह कार्यरूप ब्रह्म भी पूर्ण है; इसलिए कि पूर्णसे पूर्णत्वकी उत्पत्ति होती है तथा कार्यरूप ब्रह्म पूर्णताको लेकर पूर्ण रूपमें ही शेषत्या रह जाता है।

इसका सारगिमत अर्थ यह है कि वह कारणरूप पूर्णंब्रह्म 'तत्' शब्दका वाच्य है और जगत्का अभिन्निनिमत्तोपादानकारण है तथा यह पूर्णं-कार्यंख्प ब्रह्म' त्वम्' शब्दसे निर्दिष्ठ प्रत्यगात्मा है। अब यदि कहा जाय कि 'तत् एवं त्वम्' पदोंके वाच्योंकी पूर्णंख्पता कैसे सिद्ध होगी? तो इसका समाधन करते हैं—जबिक अनविच्छन्न पूर्णं प्रकाशात्मा ब्रह्मसे जीव और ईश्वरके रूपमें पूर्णंब्रह्म

तत्त्वंपदार्थयोः जोघनं कृत्वा जोधितपदार्थः सिज्ञत्यर्थः । पूर्णमेव ब्रह्म अविज्ञाल्यते पूर्णमेव ब्रह्मेव भवतोत्यर्थः । यः पूर्णस्वरूपस्तं परमात्मानं योगिन एव परयन्ति ॥ ३ ॥

> यथाऽऽकाशेऽवकाशोऽस्ति गङ्गायां वीचयो यथा । तद्भच्चराचरं सर्वं ब्रह्मण्युत्पद्य लीयते । योगिनस्तं प्रपद्मयन्ति भगवन्तं सनातम् ॥ ४ ॥

स्पष्टार्थः इलोकः ॥ ४ ॥

इदानीं द्वा सुपर्णाविति मन्त्राथ कथयति —

आपोऽथाद्भ्यः सिललं तस्य मध्ये उभौ देवौ शिश्रियातेऽन्तरि । आद्ध्रीचीः सविषूचीर्वसानावुभौ विभित्तं पृथिवीं दिवं च । योगिनस्तं प्रपदयन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ ५ ॥

अस्मात् परमात्मन आपः प्रथमं सृष्टाः । तथा चाह सनुः—'अप एव ही अभिव्यक्त होता है इसलिए इन दोनोंमें पूर्णं रूपता देखी जाती है। 'तत् एवं त्वम्' अर्थात् ईश्वर एवं जीवके रूपमें अवस्थित पूर्णंकी पूर्णंता ग्रहण कर, 'तत् एवं त्वम्' पदार्थों का शोधन कर अन्तमें शोधिन पदार्थं ही शेषतया रह जाता है। आशय यह है कि पूर्णं ब्रह्म ही अवशिष्ट रह जाता है अर्थात् पूर्णं ब्रह्मस्वरूप ही हो जाता है। जो यह पूर्णंस्वरूप है, उस परमात्माको योगी लोग ही देखते हैं॥ ३॥

जैसे आकाशमें अवकाश है और गंगामें तरङ्गे उठती रहती हैं वैसे यह स्थावरजङ्गामात्मक संसार ब्रह्मसे उत्पन्न होकर उसी परमतत्त्वमें समाहित हो जाता है। योगी लोग उस सनातन ब्रह्मका दर्शन करते हैं॥ ४॥

वलोकका अर्थ स्पष्ट ही है ॥ ४॥

सम्प्रति 'ढा सुपर्णाविति' इस मन्त्रका अर्थतः अनुवाद करते हैं--सर्वप्रथम परमात्माने 'आप' की रचना की और आपसे सिलल हुआ।
उसके मध्यमें आकाशके अन्तरालमें उपिदशाओं के सिहत दिशाओं को आच्छादित
करते हुए जीवात्मा और परमात्मा अवस्थित हैं, वे देव पृथिवी एवं घुलोकका
पोषण भी किया करते हैं। उस सनातन देवका योगी लोग ध्यान करते हैं॥॥
सर्वप्रथम इस परमात्मासे आपकी सृष्टि हुई। और ऐसा ही भगवान

ससर्जादौ' इति । भूतपञ्चकोपलक्षणार्थोऽप्छब्दः । अनेन सूक्ष्ममृष्टिरभिहिता । अथानन्तरमद्भ्यः पूर्वसृष्टाभ्यः सिललं भूतपञ्चकात्मकं स्थूलदेहादिकं सृष्टम्। तस्य सिललस्य देहात्मनावस्थितस्य मध्येऽन्तरिक्षे हृदयाकाशे उभौ जीव-परमात्भानौ देवौ द्योतनस्वभावौ शिश्रियाते वर्तते ।

न केवलमन्तरिक्षे एव शिश्रियाते आदश्रीचीः सविषूचीर्वसानौ आभिमुख्येन श्रियमाणा वा स्थिता वा अञ्चन्तीत्यादश्रीच्यो दिशः, विष्च्य उपदिशो
विष्वग्गमनात्, ताभिः सह वर्तन्त इति सविषूच्यः प्राक्याद्याः सवा दिशः, वसानौ
आच्छादयन्तौ उभौ विभित्त पृथिवो दिवं च । एको जीव आत्मनः स्वाभाविकचित्सदानन्दादितीयब्रह्मात्मत्वमनवगम्य अनात्मनि देहादौ आत्मभावभापन्नः
पृथिवी भूतभौतिकलक्षणं कर्मफलानुरूपं सुखदुःखात्मकं देहादिकं विभित्त । अपरो
दिवं द्योतनात्मकं स्वात्मरूपं विभित्त ।

श्रूयते च-- 'द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते।

मनुका भी कथन है कि—'सबसे पहले परमात्माने आपका सृजन किया।' प्रस्तुत प्रसङ्गमें 'अपः' शब्द आकाशादि पञ्चमहाभूतोंके उपलक्षणार्थं उद्धृत है एवं इससे सूक्ष्म सृष्टिका प्रतिपादन भी किया गया है। इसके परचात पूर्वमें सृजन किये हुए आपसे 'सलिल' पश्चभूतात्मक स्थूल शरीरादिकी सृष्टि हुई। उस जलका शरीररूपसे मध्यमें अन्तरिक्ष-हृदयाकाशमें ये दोनों सोतनशील जीवात्मा और परमात्मा परस्पर आश्रित होकर रहते हैं। वे दोनों देव अन्त-रिक्षमें ही केवल आश्रित होकर नहीं रहते हैं अपि तु सविषूची और आदध्रीची को आच्छादित किये हुए हैं, जो कि सर्वत्र घारण किये हुए हैं अथवा चारों ओरसे अवस्थित किये हुए हैं। आदधीची अर्थात् दिशा विशेषकी संज्ञा है तथा सर्वंत्र गमन करनेसे विषूची उपदिशाको कहते हैं। उन सबसे सम्बन्धित होनेके कारण उपदिशाओं के सहित प्राची-प्रतीची आदि सभी दिशायें कहलाती हैं। इस प्रकार उपिदशाओंके सहित दिशाओंको आच्छादित करते हुए जीवात्मा और परमात्मा ये दोनोंही देवता, पृथिवी और द्युलोकका पोषण करते हैं। जीवात्मा अपने स्वभावसिद्ध सिच्चदानन्द अद्वितीय ब्रह्मात्मभावका अवबोध प्राप्त करके अनात्मभूत शरीरेन्द्रियादिमें आत्मभावको प्राप्त होकर पृथिवी वर्थात् कर्मफलानुसार भूत-भौतिकलक्षणवाले सुख-दुःखादि द्वन्द्वात्मक शरीरादि का ही मात्र पोषण करता है। दूसरा परमात्मा 'दिवं'-द्योतनात्मक अपने आत्मास्वरूपका पोषण करता है और यह उपनिषदोंमें सुना भी गया है कि— 'एक हो शरीररूपी वृक्षके आश्रित होकर दो पक्षी एक ही साथ रहते हैं, इनमें

तयोरन्यः पिप्पलं स्वाद्वस्यनश्तन्नन्योऽभिचाकशीति' इति । यः स्वात्ममायया स्वात्मानं प्राणाद्यनन्तभेदं कृत्वान्तरमनुप्रविश्य अभिपश्यन्नास्ते तं भगवन्तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ ५ ॥

इदानीं ज्ञानिनः स्वात्मन्यवस्थानं दर्शयति —

चक्रे रथस्य तिष्ठन्तं ध्रुवस्यान्ययकर्मणः। केतुमन्तं वहन्त्यक्वास्तं दिन्यमजरं दिवि। योगिनस्तं प्रवक्यन्ति भगवन्तं सनातनम्॥ ६॥

ध्रुवस्यान्ययकर्मणः परमेश्वरस्य चेश्वरात्मनावस्थितस्य, रथस्य शरोरस्य त्रैलोक्यात्मनावस्थितस्य चक्रे संक्रमणात्मके देहे तिष्ठन्तं केतुमन्तं प्रज्ञावन्तम् अत एव च दिव्यम् अप्राकृतम् अजरं जरामरणादिधर्मदिवर्जितम्, दिवि द्योतनात्मके अनुदितानस्तमितज्ञानात्मनावस्थिते पूर्णानन्दे ब्रह्मणि वहन्त्यश्वा इन्द्रियाणि ।

एतदुक्तं भवति—यद्यपीन्द्रियाणि स्वभावती विषयेण्वेव वर्तन्ते, तथापि विज्ञानसारथिना समाक्रुष्प्रमाणानि केतुमन्तं पुरुषं दिव्येव वहन्ति न परा-

से एक अपने स्वादु-कर्मफलको भोगता है और दूसरा कर्मफलको न भोगता हुआ देखता ही है अर्थात् कर्मफलका द्रष्टामात्र है।' जो अपनी योगमायाका आश्रय लेकर अपने आपको प्राणादि अनन्त प्रकारके मेदसे युक्त कर, उसमें प्रविष्ट होकर दर्शकमात्र रहता है, योगी लोग उस सनातन परमात्माका ध्यान करते हैं॥ ५॥

अब ज्ञानीका अपने आत्मस्वरूपमें स्थित होना प्रदर्शित करते हैं—
ध्रुव और अव्ययकर्मवाले रथके चक्रमें स्थित उस दिव्य, अजर केतुवाले
पुरुषको इन्द्रियगण धुलोकमें ले जाते हैं। योगीलोग उस सनातन परमात्माका
दर्शन करते हैं।। ६।।

परमेश्वररूपसे अवस्थित शाश्वत और अनश्वरकर्मा परमात्माका रथ अर्थात् त्रैलोक्यरूपसे अवस्थित शरीरके चक्रमें अर्थात् संक्रमणात्यक शरीरमें रहता हुआ केतुवाले—प्रज्ञावान् उस पुरुषको इन्द्रियाँ घुलोकमें ले जाती हैं। इसलिए कि वह दिव्य अर्थात् अप्राकृत एवं जन्मजरामरण आदि दुःखोंसे रहित तथा अस्त और उदयभावसे शून्य संविद्रूप प्रकाशमें स्थित है। जिससे उस प्रज्ञावान् पुरुषको इन्द्रियरूप अश्व पूर्णानन्दमय ब्रह्मलोकमें ले जाते हैं।

जबिक यह कहा जाता है कि इन्द्रियाँ स्वामाविक शब्दादि विषयोंके

िवषय इति । तदुक्तं कठवल्लीषु—'आत्मानं रथिनं विद्धिः शरीरं रथमेव तु । सार्राथ विद्धि मनः प्रग्रहमेव च ॥ इन्द्रियाणि हयानाहुविषयांस्तेषु गोचरान् । आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीषिणः ॥ इत्यादिना । यत्र परमात्मिन वहन्ति तपसा तं भगवन्तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ ६॥

नानेन सदृशं किचिद्विद्यत इत्याह— न सादृश्ये तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुषा पश्यित कश्चिदेनस् । मनीवयाथो मनसा हृदा च य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति ।

योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥७॥

अस्य परमात्मनो रूपं न सादृश्ये तिष्ठति, नान्येन सादृश्ये वर्तते, नानेन सदृशं किञ्चिद्विद्यते इत्यर्थः । श्रूयते च — 'न तस्य प्रतिमा अस्ति यस्य नाम महद्यशः' इति । अत एवोपमाद्यविषयत्वम् । तथा च न चक्षुषा पश्यिति कश्चिद्ययेनं सर्वान्तरं परमात्मानम् ।

कथं तिह पश्यन्ति ? मनीषया अध्यवसायात्मिकया बुद्धचा । मनसा संकल्पविकल्पात्मकेन । हृदा च हृदयेन च साधनभूतेन । हृदयं विना नान्यत्र

प्रति आकर्षित होती हैं ऐसी स्थितिमें भी विज्ञानसारिय द्वारा आकर्षित होती हुई केतुवाल पुरुषको द्युलोकमें ही ले जाती हैं और सदाके लिए बाह्मविषयोंसे विमुख करा देती हैं। इस विषयमें कठोपनिषद्में कहा गया है कि—शरीरके अध्यक्ष आत्माको रथी अर्थात् रथका स्वामी जान, शरीरको रथ, निश्चयादिमका बुद्धिको सारिय और संकल्प-विकल्पात्मक मनको प्रग्रह जान। विवेकी जन शरीरक्षी रथका वहन करनेसे चक्षु आदि इन्द्रियोंको अश्व तथा अश्वरूपसे कल्पित इन्द्रियोंके गोचर शब्दादि विषयोंको पथ एवं शरीरेन्द्रिय, मन, बुद्धि सहित आत्माको भोका कहते हैं वे तप द्वारा उसे जिस परमात्मा तक पहुँचा देते हैं, थोगी लोग उस सनातन परमात्माका ध्यान करते हैं। ६॥

इस परम ब्रह्म परमात्माका स्वरूप किसीकी तुलनामें नहीं आ सकता है; क्योंकि कोई भी व्यक्ति इसको अपने नेत्रका विषय नहीं बना सकता है, परन्तु वृद्धिबलसे और हृदयगत विशुद्धभावसे जाना जा सकता है इसलिए वे अमरणधर्माके प्राप्त हो जाते हैं। योगी लोग उस सनातन परमात्माका ध्यान करते हैं॥ ७॥

इस परमात्माका स्वरूप किसीकी तुलनामें नहीं आ सकता हैं और न किसी अन्यकी समानतामें भी है अर्थात् संसारकी कोई भी वस्तु इसकी समानता परमात्मन उपलब्धः सम्भवतीति मत्वा हृदा चेत्युक्तम् । अथया न केवलं मनोबुद्धिमात्रेण अपि तु हृदा हृदयस्थेन च परमेश्वरेणानुगृहीताः सन्तो य एनं परमात्मानं विदुः—अयमहमस्मीति ते अमृता अमरधर्माणो भवन्ति ।

अथवा हृदा हृदयेन परमात्मना। तथा च हृत्स्थे परमात्मनि हृदय-शब्दं निर्वेक्ति—'स वा एष आत्मा हृदि तस्यैतदेव निरुक्तं हृद्ययमिति तस्मा-द्वृदयमिति बहरहर्वा एवंवित्स्वर्गं लोकमेति' इति । तथा च तद्योनामात्मिसिद्धं दशँयति श्रुतिः—

> यस्य देवे परा भक्तिर्यंथा देवे तथा गुरौ। तस्यैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः ॥ इति । एवं यं विदित्वा अमृता अवन्ति तं, योगिन एव पश्यन्ति ॥ ७ ॥

नहीं घारण कर सकती है और ऐसा ही सुना भो जाता है कि—जिसको प्रसिद्धि महान् यशस्वीके रूपमें सर्वंत्र व्याप्त है, अतः उसको कोई प्रतिमा भी देखनेमें नहीं आती है और उपमा आदिका विषय भी नहीं हो सकता है तथा कोई भी व्यक्ति उस सर्वान्तर्थामी परमात्माको नेत्रों द्वारा नहीं देख सकता है अर्थात् परमब्रह्म परमात्मा नेत्रोंका अविषय है। जब ऐसो बात है तब उसका दर्शन कैसे हा सकेगा? मनीषा अर्थात् निश्चयात्मिका बुद्धिसे, संकल्प-विकल्प-रूप मनसे और हृदयसे अर्थात् उस परमतत्त्वकी प्राप्तिके साधनभूत हृदयसे, इसिल्ए कि हृदयसे अर्थात् उस परमात्माका साक्षात्कार किसी भी स्थितिमें संभव नहीं है, ऐसा मान करके हृदयसे ऐसा उद्घृत किया गया है अथवा केवल मन एवं बुद्धिसे ही उसका दर्शन संभव नहीं है अपि तु हृदयसे—हृदयमें अवस्थित परमेश्वरसे अनुप्रहीत होकर जो विवेकी पुरुष उस परमब्रह्म परमात्माको 'यह मैं ही हूँ' ऐसा जान लेता है वह मुमुक्षुजन जन्ममरणादि द्वन्द्वोंसे विमुक्त जाता है।

अथवा हृदा-हृदयसे अर्थात् परमात्मासे तथा हृदयस्थ परमात्माके लिए हृदय शब्दका प्रयोग किया गया है कि—वह अथवा यह आत्मा हृदयमें अवस्थित है, अत एव उस परमात्माके लिए ही यह हृदय शब्द कहा गया है, इसी कारण 'हृदयम्' ऐसा पद प्रस्तुत है उक्त प्रकारसे मलीमाँति जाननेवाला साधक अहाँ नश स्वगंलोकके प्रति प्रस्थान करता है और उसके अधीन आत्म-सिद्धि प्रदिश्चित करती है कि—'जिसकी देवतामें सर्वोत्कृष्ट मिक्त है और जैसी देवतामें है वैसी सद्गुक्में भी है, उस महान् पुरुषके हृदयमें समस्त अर्थ प्रकाशित हो जाते हैं। इस प्रकार उस परमात्माका साक्षात्कार कर मुमुक्षु-

इदानीमिन्द्रियाणां विषयेषु प्रवृत्तिरनर्थाय भवतीत्याह— द्वादश पूगाः सरितो देवरक्षिता मध्वीशते । तदनुविधायिनस्तदा संचर्रान्त घोरम् । योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ ८॥

ये द्वादश पूगाः कर्मज्ञानेन्द्रियाणि, एकादशं मनः, द्वादशो बुद्धिः, तेषा-मनेकपुरुषापेक्षयैकेकस्य पूगत्वमुच्यते । सरितः सरणशीलाः, देवरिक्षता देवेन परमात्मना रिक्षताः । मधुवद् विषयं रुधु ईशते नियमयन्ति, असांकर्येण स्वं स्वं विषयमनुभवन्तीत्यर्थः । यदैवमनुभवन्ति तदा तदनुविधायनो विषयपराः संवरन्ति घोरं संसारम् । तस्मादिन्द्रियाणि विषयेभ्य उपसंहृत्य स्वात्मन्येव वशं नयेदित्यर्थः । येन रिक्षता मध्वीशते तं देवं योगिन एव पश्यन्ति ॥ ८ ॥

पुरुष अमणधर्मको प्राप्त हो जाते हैं, उस सनातन परमात्माका योगी पुरुष ही दर्शन करते हैं।। ७

यद्यपि इन्द्रियोंकी विषयोंके प्रति प्रवृत्ति अनर्थके लिए ही होती है, इस पर कहते हैं कि—

द्वादश इन्द्रियोंकी समूहात्मक सरिताएँ परमात्मासे सुरक्षित हैं और वे मधुमय विषयोंका नियमन करती हैं। इसलिए पामर प्राणी उसका अनुगमन करते हुए घोर संसार सागरमें डूब जाते हैं। योगी लोग उस सनातन परमात्मा-का दर्शन करते हैं॥ ८॥

पञ्चज्ञानेन्द्रिय, पञ्चकमेंन्द्रिय, ग्यारहवां संकल्प-विकल्पात्मक मन एवं बारहवीं निश्चयात्मिका वृद्धि इस प्रकार जो द्वादश समूह हैं इनमेंसे प्रत्येक अनेक पुरुषोंसे सम्बन्धित रहती है, इसी कारण प्रत्येकको समूह कहा जाता है। सिरतः अर्थात् उन सिरताओंका संसरण स्वभाव है और वे परमात्मासे रिक्षत भी हैं तथा मधुका ईशन अर्थात् मधुकी भाँति विषयका नियमन करते हैं परस्पर सांकर्यको छोड़ करके अपने-अपने विषयोंका अनुभव करते हैं। जब इस प्रकार विषयोंका अनुभव करते हैं। जब इस प्रकार विषयोंका अनुभव करने हैं, तब उनका अनुगमन करनेवाले विषयोंके अभिमुख होकर घोर संसारचक्रमें भटकते हैं।

भावार्थं यह है कि इन्द्रियोंको शब्दादि विषयोंसे निवृत्त कर अपने आत्म-स्वरूपमें समाहित करना चाहिए। जिससे रिक्षत हो कर मधुका नियमन करते हैं, योगी पुरुष उस सनातन परमात्माका ध्यान करते हैं।। ८।। कि च वृष्टान्तदाष्ट्रान्तिकयोस्तत्राभिघानम् — तद्र्धमासं पिवति संचितं श्रमरो मधु। ईञ्चानः सर्वभूतेषु हविर्भूतमकल्पयत्। योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम्॥ १॥।

यथा मधुकरो भ्रमरोऽर्द्धंमासोपाजितं मचु अर्धमासं पिवति, एवमसाविष भ्रमरो भ्रमणकोलत्वात्संसारी तद्विषयं मधु अर्द्धमाससंचितमर्द्धमासं पिवति। पूर्वजन्मसंचितं कर्मं अन्यस्मिन् जन्मिन भुङ्क्ते इति यावत्।

भवेदप्येहिकफलात्कर्मणः फलसिद्धिः कर्मान्तरभावित्वात्; कथं पुनरा-मुष्मिकफलात्कर्मणः फलसिद्धिः स्यात्, कर्मणो विनाशित्वादित्याशङ्क्याह— ईशान इति । भवेदयं दोषः, यदि केवलात्कर्मणः फलसिद्धिः स्यात्, ईशानः परसेश्वरः कृतप्रयत्नापेक्षः सन् सर्वेषु प्राणिषु प्राणाग्निहोत्रस्येतरस्य च तत्कर्मा-

और उसीमें दृष्टान्त और दार्ष्टीन्तिक दिखलाते हैं —

यह भ्रमर-भ्रमणशील जीवात्मा पूर्वसंचित कर्मोंके अनुसार अपने मधु-कर्मफलका भोगता है, कर्मफलके नियोजक परमेश्वरने सभी प्राणधारियोंके लिए भोग्य वस्तुओंका निर्माण कर दिया है। योगो लोग उस सनातन परमात्मा-का ध्यान करते हैं।। ९।।

जैसे मधुकर-भ्रमर अर्धमासमें एकतित किये हुए मधु-शहदका अर्धमास-पर्यन्त पान करता रहता हैं वैसे जीवात्मा भी भ्रमणशील है यह भ्रमणशील-जीवात्मा संसारमें निरन्तर परिभ्रमण करता हुआ कर्मफलको भोगता है अत एव जीवात्मासे सम्बन्धित अर्धमासपर्यन्त पूर्वजन्मोपाजित संचितरूप क्रियमाण कर्म मधुके रूपमें अर्धमासपर्यन्त पान करता है। आशय यह है कि पूर्वजन्ममें सम्पादित शुभाशुभ संचित कर्म अपर जन्ममें भोगता है और ऐहिक फलसे कर्मविषयक फलको सिद्धि देखी जाती है इसलिए कि वह कर्मानुष्ठानके अनन्तर ही होतो है, यह सत्य है, परन्तु आमुष्टिमक फलसे कर्मविषयक फलकी सिद्धि कैसे संभव है? अतः कर्म तो स्वभावतः विनाशशील है? ऐभी आशङ्का कर उत्तरमें कहते हैं कि 'ईशानः' यदि कर्ममात्रसे ही फलकी सिद्धि होतो है,

तो यह दोष अवश्य ही आ सकता है, परन्तु ईशान—अर्थात् परमेश्वर ने जीवात्माके द्वारा किये हुए प्रयत्नको मान करके सभी देहघारी जीमात्माओं के लिए प्राणाग्निहोत्र और दूसरेके निमित्त भी उसके कर्मानुसार हविभूत — नुसारेण हविर्भूतमन्नादिममकल्पयत् । य ईज्ञानः सर्वभूतेषु हविर्भूतमकल्पयत्तं भगवन्तं योगित एव पञ्चिन्त ॥ ९ ॥

किंच, किमेते मध्वाशिनो बम्भ्रम्यमाणाः परिवर्तन्त एव सर्वदा, किंवा ज्ञानं लब्ध्वा मुक्ता भवन्तीत्याशङ्क्याह—

हिरण्यपणीमञ्चत्थमिषपत्य ह्यपक्षकाः। तत्र ते पक्षिणो भूत्वा प्रपतन्ति यथासुखम्। योगिनस्तं प्रपञ्चन्ति भगवन्तं सनातनम्॥ १०॥

ये अपक्षका ज्ञानपक्षरिहता मध्वाशिनः परिवर्त्तन्ते, ते हिरण्यपर्ण-मश्वत्थं हितं च रमणीयं चेति हिरण्यं हितं रमणीयं च पर्णं यस्याश्वत्थस्य । तथा चाह भगवान् वासुदेवः—'छन्दांसि यस्य पर्णानि' इति । ते हिरण्यपर्ण-मश्वत्थमभिपत्य आरुह्य वेदसंयोगिबाह्मणादिदेहं प्राप्येत्यथंः । तत्रैव बाह्य-

पदार्थरूप अन्नादिका विभाग किया है। जिस ईशानरूप परमेश्वर द्वारा सभी प्राणघारियोंके लिए अन्नादिरूप भोग्यवस्तुओंका विभाग किया है, योगी लोग उस सनातन देवका दर्शन करते हैं॥ ९॥

तथा जो ये लोग कर्मफलके भोगी भ्रमणशील जोवात्मा हैं; क्या वे संसार में निरन्तर भ्रमण ही करते रहते हैं, कि वा आत्मज्ञान पाकर विमुक्त हो जाते हैं ? इसका उत्तर देते हैं—

ज्ञानरूपी पक्षसे रिहत प्राणी हिरण्यगर्भमय अक्वत्थ वृक्षपर आरूढ हो जाते हैं और पुनः वे पंखसे युक्त होकर विचरण करते हैं। योगी लोग उस सनातन परमात्माका ध्यान करते हैं॥ १०॥

अपक्षक—ज्ञानरूपी पक्षसे रहित हुआ यह जीवात्मा कर्मफलके भोगके लिए संसारचक्र में भटकता है, वह हिरण्यमय अरवत्थ वृक्ष है। जो हितात्मक रमणीय है वह हिरण्य है इसलिए कि हिरण्यमय अरवत्थ वृक्षका कल्याणकर, रमणीय पर्ण-पत्ते वेद हैं।' और ऐसा ही गीताशास्त्रमें पञ्चदश अध्यायके अन्तर्गत भगवान द्वारा वर्णित है कि—जिसके पत्ते वेद हैं।' आशय यह है कि वे हितकर रमणीय पर्णोंसे युक्त अरवत्य वृक्षके ऊपर आरूढ होकर वेदसे सम्बन्धित ब्रह्मानिष्ठ ब्राह्मणादिके शरीरको धारणकर, उन्हींके शरीरोंसे ज्ञानी होकर सुखपूर्वक यथासाध्य मुक्तिके लिए यत्न करते हुए विचरते हैं।

ऐसा ब्राह्मण ग्रन्थमें प्रमाण प्राप्त होता है कि--जो विद्वान् जानी हैं

णादिदेहे पक्षिणो ज्ञानिनो भूत्वा । तथा च ब्राह्मणम्--'ये वै विद्वांसस्ते पक्षिणो ये अविद्वांसस्ते अपक्षाः' इति । प्रपतिन्ति यथासुखं प्रयत्नं कृत्वा मुक्ता भवन्ती-त्यर्थः । यं ज्ञात्वा प्रपतिन्ति तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ १०॥

इवानीं योग्यं दर्शयति--

अपानं गिरित प्राणः प्राणं गिरित चन्द्रमाः। आदित्यो गिरते चन्द्रमादित्यं गिरते परः। योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम्॥ ११॥

अपानं गिरति उपसंहरति प्राणः । प्राणं गिरति चन्द्रमाः—मन उप-संहरति । मनसक्ष्यन्द्रमा अधिदैवनं तस्मात् चन्द्रमस्शब्देन मन उच्यते । तं चन्द्रं मन आदित्यो बुद्धिगिरते, बुद्धेश्चाधिदैवतमादित्यः । तमादित्यं बुद्धि गिरते परः परं ब्रह्म । एतदुलं भवति—समाधिवेलायामपानं प्राणे उपसंहृत्य प्राणं मनति मनश्च बुद्धौ बुद्धि परमात्मन्युपसंहृत्य स्वाभाविकवित्सदानन्दाद्वितीय-ब्रह्मात्मनैवावतिष्ठत इत्यर्थः ॥ ११ ॥

इवानीं परस्य जीवात्मनावस्थानं दर्शयति —

वस्तुतः वे ही लोग पक्षी माने जाते हैं और अविद्वान् अज्ञानी प्राणी हैं वे पक्षसे रहित ज्ञानशून्य हैं। अतः वे ज्ञानी पुरुष जिस परमब्रह्म परमात्माका ज्ञान पाकर उड़ते हैं, योगी लाग उस सनातन पुरुषका ध्यान करते हैं।।१०।।

सम्प्रति योगीका स्वरूप दिखाते हैं--

अपने स्वरूपमें प्राण अपानको विषय कर लेता है; चन्द्रमारूपी मन प्राणको विलय कर लेता है, सूर्यरूपी बुद्धि चन्द्रमारूपी मनको और परमात्मा सूर्यको अपनेमें समाहित कर लेता है। योगी लोग उस परमात्माका दर्शन करते हैं।। ११।।

अपनेमें प्राण अपानका उपसंहार कर लेता है अर्थात् अपने स्वरूपमें विलीनोकरण कर लेता है, इसलिए कि चन्द्रमा मनका अधिष्ठातृदेवता आदित्य भगवान सूर्यंनारायण है और परमात्मा सूर्यंरूपी बुद्धिको अपनेमें समाहित कर लेता है। यह कहा गया है कि – समाधिदशामें अपानको प्राणके अन्तर्गत समाहित कर मनमें प्राणको बुद्धिमें मनको एवं परमात्मामें बुद्धिको विलीन कर ज्ञानी पुरुष अपने स्वभावसिद्ध सिच्चिदानन्द अद्वितीय ब्रह्मभावमें अवस्थित हो जाता है, यही इसका तात्पर्य है॥ ११॥

अब परमात्माकी जीवात्माके रूपमें अवस्थिति दिखलाते हैं

एकं पादं नोत्क्षिपति सिललाद्धंस उच्चरन् । तं चेत्सततग्रुत्क्षिष्ठन्न मृत्युर्नामृतं भवेत् । योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ १२ ॥

हन्त्यविद्यां तत्कायं चेति हंसः परमात्मा भूतभोतिकलक्षणात्संसारात् सिललाद् उच्चरन् अध्वं चरन् संसाराद् बहिरेव वर्तमान एकं जीवाख्यं पादं नोत्क्षिपति नोद्धरति नोपसंहरति, रूपंरूपंप्रतिरूपोऽत्रतिष्ठत इत्यर्थः। श्रूयते च कठवल्लीषु —'एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा' इति ।

कस्मात्पुनरेकं पादं नोत्क्षिपतीत्यत्राह—तं जीवास्यं पादं सततं संतत्यायिनं यद्यक्षिपेत् स्वमायया स्वमात्मानं प्राणाद्यनःतभेदं कृत्वा तेष्वनु-प्रविदय जीवात्मना यदि नावतिष्टेत्, तदा न मृत्युर्जननमरणादिलक्षणोऽनर्थः संसारिणो जीवस्याभावात् । तथा अमृतमतृतत्वं मोक्षो न भवेत्, अननुप्रविष्टस्य दर्शनासम्भवात् ।

परमात्मा संसारसे ऊपर विचरते हुए अपने एक पादको नहीं उठाता, यदि यह उसे ऊपर उठा छें, तो न मृत्यु और न अमृत ही होएा। योगी छोग उस सनातन परमात्माका दर्शन करते हैं ॥ १२॥

अविद्या और उसके कार्यंकी निवृत्ति करता है इसीसे परमात्मा हंस है और वह भूत-भौतिकात्मक संसाररूप सिललसे ऊपरकी ओर जाता हुआ अर्थात् संसारिक प्रवृत्तियोंसे पृथक् रहता हुआ जीवनामक एक पादको नहीं निकालता है। आश्रय यह है कि प्रत्येक पदार्थमें उसीका स्वरूप विद्यमान है। और यह कठविल्लयोंमें सुना भी जाता है समस्त भून-प्राणियों का एक ही अन्तरात्मा अग्निवत् सभी शरीरोंमें प्रविष्ट होता हुआ उनके अनुरूप हो गया है। तब फिर कैसे वह अपने एक पादको नहीं निकालता है? इसपर कहते हैं स्वर्ग विस्तारके प्राप्त हुए उस जीवनामक पादका यदि वह उपसंहार कर लेता है अर्थात् वह परमात्मा प्राणादि अपिरमित मेदोंसे युक्त त्रिगुणात्मिका मायाका आश्रय लेकर उनमें अनुप्रविष्ट होकर जीवरूपसे अवस्थित नहीं होता; ऐसी स्थितिमें संसारी जीवात्माका अभाव हो जाता, इसिलए न मृत्यु और न अमृत ही होगा अर्थात् जन्म-मरणादि लक्षणवाले संसारका अनर्थ ही हो सकता है, इसिलए कि जिसका अनुप्रविष्ट नहीं है उसका कदािप मोक्ष नहीं देखा जाता।

तथा 'रूपं रूपं प्रतिरूपी वभूव' इत्यादि अंशसे भगवती श्रुतिने ही उस परमात्माका अनुप्रविष्ठ प्रदर्शित किया है। तथा च तदर्थमेवानुप्रवेशं दर्शयित—रूपं रूपिमित । तथा चाथवंणी श्रुतिः—'एकं पादं नोक्षिपित सिललाद्धंस उच्चरन् । स चेद्रिक्षिपेत्पादं न मृत्युर्नामृतं भवेत्' इति । एकं रूपं बहुधा करोति' इति च । यः पादरूपेण जीवात्मना त्रिपादरूपेण चित्सदानन्दाद्वितीयेन ब्रह्मात्मनावस्थितस्तं परमात्मानं योगिन एव पश्यित्त ॥ १२ ॥

केन तह्युं पाधिना परः पादात्मना अवतिष्ठत इत्याशङ्कच परस्यैव लिङ्गोपाधिकं जीवात्मानं दर्शयति—

अङ्गुष्ठमात्रः षुरुषोऽन्तरात्मा लिङ्गस्य योगेन स याति नित्यम् । तमीशमीड्यमनुकल्पमाद्यं पश्यन्ति मृढा न विराजमानम् ॥ योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥१३॥

स एव सिच्चदानन्दाद्वितीयोऽन्तरात्मा सर्वमूतान्तरात्मा पुरुषः पूणः परमात्मा लिङ्गस्य योगेन अङ्गुष्ठमात्रोऽङ्गुष्ठमात्रपरिमाणपरिच्छिन्नः सन् याति संसरति नित्यम् ।

और ऐसा ही आथवंणी श्रुतिका भी कथन है कि —संसार सिललसे ऊपर गमन करता हुआ यह परमात्मा अपने एक पादको बाहर नहीं निकालता है और यदि वह अपने एक पादको संसाररूप सिललसे बाहर निकाल लेता है, तो न मृत्यु ही होगी और न अमृत ही होगा। भगवती श्रुतिका भी यही कथन है कि जो एक रूपमें रहता हुआ भी अनेकरूपोंमें विभक्त हो जाता है। जो एक पादरूप जीवभावसे और त्रिपादरूप सिच्चदानन्द अद्वितीय ब्रह्मस्वरूपमें अव-स्थित है, योगी पुरूष उस सनातन परमात्माका दश्नेंन करते हैं।। १२।।

तब फिर वह परमात्मा किस प्रकार उपाधिसे युक्त होकर पादरूपसे स्थित रहता है ? इस प्रकार आशङ्का कर परमात्माके ही लिङ्गेपाधिवाले जीवात्माको दिखाते हैं

वह अन्तर्यामी परमात्मा लिङ्ग शरीरके सम्बन्धसे अङ्गुष्ठ परिणामी होकर निरन्तर संसरण करता है, अज्ञानवशात् मूढ प्राणी उस स्तुत्म, अतुल्नीय संवित्प्रकाशात्मक परमतत्त्वको नहीं समझ पाते हैं। योगी लोग उस सिच्चिदा-नन्द देवका ध्यान करते हैं॥ १३॥

वह सिन्चदानन्द अद्वितीय अन्तर्यामी पुरुष अर्थात् समस्त भूत-प्राणियोंके आत्मस्वरूप परिपूर्णं परमात्मा लिङ्ग्श्वारीरके योगसे अङ्गुष्ठमात्र- कस्मात् पुनः कारणात्लिङ्गयोगेनाङ्गुष्ठमात्रः संसरित ? तत्राह—यो लिङ्गस्य योगेनाङ्गुष्ठमात्रः संसरित तमीवां सर्वस्येशितारम् ईडचं स्तुत्यम् अनुकल्पं सर्वमनुप्रविश्यात्मनां कल्पयतीत्यनुकल्पम् आद्यम् आदी भवं विराजमानं दीप्यमानं यस्मान्मूढा अविवेकिनो वेहद्वयात्माभिमानिनो न पश्यन्ति तस्मादात्मनो ब्रह्मभावानवगमात्संसरन्तीति । यमात्मानम् अपश्यन्तः संसरित्ति तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ १३ ॥

इदानीमिन्द्रियाणां च विषयाणां चानर्थहेतुत्वं दर्शयति—

गृहन्ति सर्पा इव गह्वरेषु क्षयं नीत्वा स्वेन वृत्तेन मर्त्यान् । ते वित्रमुद्यन्ति जना विसृद्धास्तैर्दत्ता भोगा मोहयन्ते भवाय। योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥१४॥ यथा सर्पा गह्वरेभ्यो निष्क्रस्य स्वेन वृत्तेन विषप्रदानेन मर्त्यान् क्षयं

अङ्गुष्ठमात्र परिणामसे युक्त परिच्छिन्नभावको प्राप्त होकर निरन्तर जन्म-मरणरूप संसारधर्मको प्राप्त होता रहता है।

किन्तु किस हेतुसे लिङ्गशरीरसे युक्त होकर अङ्गुष्ठमात्र परिणामसे संसरण करता है ? इसके समाधानमें कहते हैं कि जो लिङ्गशरीरके योगसे अङ्गुष्ठमात्र परिणामको प्राप्त होकर संसरण करता है । उस ईश सबके नियामक परमेश्वर, ईडघ-स्तुति करने योग्य एवं अनुकल्प्य सबमें अनुप्रविष्ट होकर आत्म ख्यसे अपने आपको उपाधिके अनुख्य बना लेता है; जबिक सबके आदिमें होनेवाले, विराजमान-प्रकाशमान परमात्माको स्थूल-सूक्ष्म शरीरोंमें अभिमान | करनेवाले मूढ लोग नहीं जान पाते हैं, इसिलए अपने आत्मस्वरूपका अवबोध न होनेसे जन्म-मरण्क्य संसारधर्मको प्राप्त होते हैं । जिस आत्मतत्त्वका दर्शन करनेके कारण संसरण करते हैं किन्तु योगी पुरुष ही उस परमात्माका दर्शन करते हैं ॥ १३ ॥

सम्प्रति इन्द्रियोंकी और विषयोंकी अनर्थतामें कारणता दिखलाते हैं। जैसे सपं अपने बिलसे बाहर निकल कर प्राणधारी जीवोंके प्रति विषप्रदान-रूप कार्यको सम्पादित कर पुनः उसमें छिप जाते हैं, वैसे श्रोत्र आदि इन्द्रियाँ भी अपने-अपने गोलकमें छिप जाती हैं। वे मूढलोग मोहाग्रस्त हो जाते हैं; इसलिए कि उनके द्वारा प्रदत्त भोग उन्हें संसारके लिए मोहपाशमें बाँध देते हैं। योगी लोग उस सनातन परमात्माका ध्यान करते हैं। १४॥

जैसे विषघर सर्पं अपने-अपने बिलोंसे बाहर निकल करके देहघारी प्राणियों

नीत्वा गह्वरेषु गूहन्ति स्वात्मानं प्रच्छादयन्ति, एवम् इन्द्रियसर्पाः श्रोत्रादिषु शयानाः श्रोत्रादिभ्यो निर्गत्य स्वेन वृत्तेन विषयविषप्रदानेन मर्त्यान् क्षयं नीत्वा गह्नरेषु गूहन्ति स्वात्मानं प्रच्छादयन्ति, ते विप्रमुह्यन्ति विषयविषाभिसूता विशेषेण मुह्यन्ति व्यतिरिक्तं न किञ्चिज्जानन्तीत्यर्थः। तथा च श्रुतिः—'यथा प्रियया स्त्रिया सम्परिष्वक्तः' इति ।

तैरिन्द्रियसपॅर्देत्ता भोगा विषकल्पा विषया मर्त्यान् मोहयन्ते, पुनः पुनर्मोहहेतवो भवन्ति । यदिदं विषयैविमोहनं तद् भवाय गर्भजन्मजरामरण-संसाराय भवति । यमनवद्यमनुकल्पमाद्यम् अदृष्ट्वा विषयविषान्या मुह्यन्ति तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ १४॥ जासका मोश्रहतस्वराह

सम्मतिमाह क्ष्य मार्गियाम समामा हर्यन हामानिम नात्मानमात्मस्थमवैति सुदः संसारक्ष्पे परिवर्तते यः। त्यकत्वाऽऽत्मरूपं विषयांश्र भुङ्कते स वै जनो गर्दभ एव साक्षात्। योगिनस्तं अपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥१४॥

के प्रति विष प्रदानरूप कार्यको सम्पादित करते हुए क्षयधमको प्राप्त कर पुनः अपने आपको बिलोंमें छिपा लेते हैं, इसी प्रकार इन्द्रियरूप सर्प श्रोत्रादिकोंमें शयन करते हुए उनसे बाहर निकल कर अपने अपने विषयरूप विषप्रदानके द्वारा देहधारी जीवोंको क्षयधर्मकी प्राप्ति करा करके अपने आपको गह्नरोंमें अर्थात् इन्द्रियरूप गोलकोंमें छिपा लेते हैं। आशय यह है कि प्रामर प्राणी विषयरूप विषसे अभिभूत होकर अत्यधिक मोहाग्रस्त हो जाते हैं, उस कालमें इसके अतिरिक्त उसे किसो भी प्रकारका बोध नहीं रहता है। और भगवती श्रुति भी यही कहती है कि जैसे अपनी प्रियतमासे आलिङ्गित हुआ पुरुष कुछ भी नहीं जानता है।

ानता ह । उन इन्द्रियरूप सर्पोंके द्वारा प्रदत्त विषतुल्य विषयभोग प्राणियोंको मोह-पाशमें बाँघ देते हैं और वे बारम्बार मोहाग्रस्त हुए उन विषयोंके अघीन हो जाते हैं, जो यह विषयोंसे मोहको प्राप्त होना है, वह गर्भमें बारम्बार जन्म ग्रहण करना एवं जरा व्याधि आदि अनेक दुःखोंसे आक्रान्त होकर मृत्युरूप संसारधर्मको प्राप्त होना ही है।

जो निर्दोष, उपाधिक अनुरूप आद्य पुरुषका साक्षात्कार न कर विषयरूप विषसे अन्धे हुए पामर प्राणी मोहित हो जाते हैं। योगी लोग उस सनातन परमात्माका घ्यान करते हैं ॥ १४ ॥ ाका ध्यान करते हैं ॥ १४ ॥ अब अपना सिद्धान्त प्रदर्शित करते हैं

PR- CHEL - OR

PETERCE-TRAIN

223 ]

मूढः — आत्मानात्मविवेकशून्यः पुमान् आत्मस्थम् आत्मिनि तिष्ठन्तं न जानाति स एवाहमिति, अतः कारणात् संसारकूपे संसार एव कूपस्तिस्मन् परिवतंते स्वशूकरादियोनि प्राप्नोति, अपरोक्षात्मचैतन्यं देहादिदोषरहितं सर्वावभासकं येन सूर्यस्तपति स एव तत्वरूपं परित्यज्यानित्यान् विषयान् भोगान् भुङ्क्ते, स जनो न, तर्हि किम् ? साक्षाद्गर्दभ भव । एवं विधं पूर्वोक्त-मात्मानं योगिन एव पश्यन्ति ॥ १५ ॥

ज्ञानिनां मोक्षस्वरूपमाह —

असाधना वापि ससाधना समानमेतद् दृश्यते मानुषेषु । समानमेतदमृतस्येतरस्य युक्तास्तत्र मध्व उत्सं समापुः। योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥१६॥ ेये असाधनाः शमदमादिसाधनरहिताः, ये च शमदमादिसाधनयुक्ताः

जो व्यक्ति संसाररूपी कूपमें गिर जाता है, वह मूढ अपने अन्तःकरणमें अवस्थित स्वयं प्रकाश आत्माको नहीं जान पाता है और आत्मस्वरूपका परित्याग करके शब्दादि विषयोंको भोगता है, वह साक्षात् गर्दंभ ही है। योगी पुरुष उस सनातन परमात्माका घ्यान करते हैं ॥ १५॥

जिसमें आत्मा और अनात्माका विवेक नहीं है ऐसे मूढ व्यक्तिको अपने आपमें रहनेवाले आत्माका दर्शन नहीं हो सकता है कि 'मैं शुद्ध, वुद्ध सन्चिदा-नन्दस्वरूप हूँ।' इसी कारण वह मूढ प्राणी ससारकूपमें अर्थात् संसार ही कूप है उसमें गिर जाता है और खान, सूकरादि योनियोंमें जन्म ग्रहण करता रहता है। देहादि दोषोंसे शून्य, सबके अवभासक, अपरोक्ष आत्मचैतन्य जिससे सूर्यं तपता है, वही उसका स्वरूप माना जाता है और जो लोग उस आत्म-स्वरूपको छोड़कर क्षणभङ्गुर विषयभोगोंको भोगनेमें रह जाता है उसको पुरुष नहीं माना जायेगा। तब फिर वह क्या है ? वह तो साक्षात् गर्दंभ है। इस प्रकार पूर्वोक्त आत्मस्वरूपका योगी पुरुष ध्यान करते हैं ॥ १५ ॥

सम्प्रति ज्ञानियोंके मोक्षका स्वरूप प्रदर्शित किया जाता है

यह परमात्मा साधनहीन और साधन संपन्न इन दोनों व्यक्तियोंमें समानतया देखा जाता है तथा अमृत एवं संसारमें भी समानरूपसे ही रहता है, किन्तु साधनयुक्त व्यक्तिमें मधुका स्रोत निरन्तर प्रवाहित रहता है। योगी पुरुष उस सनातन परमात्मा दर्शन करते हैं ॥१६॥

जो व्यक्ति असाधन अर्थात् शम, दम, तितिक्षा आदि साधनोंसे रहित

ससाधनाः, तेषु समानं साधारणमात्मस्वरूपं दृश्यते मानुषेषु । तथा समानममृतस्य मौक्षस्य इतरस्य संसारस्य सित चासित च तेषां मध्ये ये युक्ताः शमदमादिसाधनयुक्ताः, ते तिस्मिन् विष्णोः परमे पदे मध्यो मधुन उत्सं समापुः
पूर्णानन्दं ब्रह्म प्राप्नुवन्तीत्यर्थः । यमुत्सं सम्पूर्णानन्दं युक्ताः प्राप्नुवन्ति तं
योगिन एव पश्यन्ति ॥ १६ ॥

किं च-

उभौ लोकौ विद्यया व्याप्य याति तदाहुतं चाहुतम्ग्निहोत्रम् । मा ते त्राक्षी लघुतामादधीत प्रज्ञानं स्यानाम धीरा लभन्ते । योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥१७॥

उभौ लोकौ इहलोकपरलोकौ विद्यया ब्रह्मात्मत्वविषयया व्याप्य याति तत्पूर्णानन्दं ब्रह्म । तस्मादुभौ लोकौ विद्यया व्याप्य याति, तस्मादहुतं चाग्नि-होत्रम् अनेनात्मज्ञानेन आहुतमाभिमुख्येन हुतं भवति । सर्वमग्निहोत्रादिकं

है और जो शमादि साधनोंसे युक्त अर्थात् साधन सिंहत है उन साधक पुरुषोंमें साधारणतया आत्मस्वरूप एक-सा ही देखा जाता है तथा अमृत-मोक्ष और इतर संसारके रहने और न रहनेपर भी परमात्मा एकरूपमें ही अवस्थित रहता है। परन्तु उन सभी लोगोंके मध्यमें जो शम, दम, तितिक्षा आदि साधनोंसे युक्त रहते हैं वे साधक पुरुष ही भगवान् विष्णुक परमपदमें भली प्रकार मधुका स्रोत प्राप्त करते हैं अर्थात् परिपूर्णानन्दमय ब्रह्मको पा लेते हैं। जिस मधु स्रोतको अर्थात् सम्पूर्णानन्दको शम, दम आदि साधनसम्पन्न विद्वान् पुरुष ही प्राप्त करते हैं, उसका योगी पुरुष ही साक्षात्कार करते हैं।।१६॥

वह लोकद्वयको ब्रह्मविद्या द्वारा अधिकृत कर प्रस्थान करता है, उसके द्वारा हवन न किया हुआ अग्निहोत्र भी किया हुआ हो जाता है, तुम्हारी ब्रह्म-विद्या भी लघुताको प्राप्त मत हो उसका नाम प्रज्ञान है और उसे घीर पुरुष प्राप्त करते हैं, योगी पुरुष उस सनातन परमात्माका दर्शन करते हैं।।१७॥

वह परिपूर्णांनन्दमय ब्रह्म लोक और परलोक इन दोनोंको विद्यासे अर्थात् ब्रह्मसम्बन्धिनी ब्रह्मविद्यासे अधिकृत होकर यहाँसे प्रस्थान करता है, कि जिससे कि वह लोक और परलोक इन दोनोंको व्याप्त करके यहाँसे प्रस्थान करता है, इसी कारण हवन न किया हुआ अग्निहोत्र भो ६स आत्मज्ञानके द्वारा भली प्रकार हुत हो जाता है। तात्पर्य यह है कि जो सम्पूर्ण अग्निहोत्रादिक।

कर्मफलं चानेनैव सम्पादितं भवतीत्यर्थः। यस्मादुभौ लोकौ विद्यया व्याप्य याति यस्मादहुतं चानिनहोत्रं हुतं भवति, तस्मान्मा ते तव ब्राह्मो ब्रह्मविषया विद्या लघुतां मर्त्यभावं कर्मवदादधीत न करोतु, अपि तु प्रज्ञानं तमसः परं परमात्मानमात्मत्वेन सम्पादयतु । यदा ब्रह्मविद्याच्यापृतस्य परमात्मानमात्म-त्वेनावगच्छतः प्रज्ञानमिति नाम स्तात्, ब्रह्मोति नाम भवतीत्यर्थः। तथा च श्रुतिः—'प्रज्ञानं ब्रह्मो' इति । तत्प्रज्ञानं ब्रह्म घीरा धीमन्तो लभन्ते, तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ १७ ॥

कि च—

परमात्माका ध्यान करते हैं ॥१७॥

एवंरूपो महानात्मा पावकं पुरुषो गिरन्। यो वै तं पुरुषं वेद तस्येहात्मा न रिष्यते। योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम्॥ १८॥

य एवं रूपः प्रज्ञानैकरसब्रह्मस्वरूपः सक्तास्ते, स आत्मा महान् सम्पद्यते वहाँ व सम्पद्धत इत्यर्थः। पायकमिन सर्वापसंहृतिरूपं कारणं सक्रारणं कार्यं कमं है, उसका फल इसी आत्मज्ञान द्वारा सम्यादित हो जाता है। जिससे लोक और परलोक ब्रह्मविद्यासे अधिकृत कर यहाँ से प्रस्थान करता है; क्योंकि हवन न किया हुआ भी अग्निहात्र कमं हुत हा जाता है। इसलिए तुम्हारे लिए ब्राह्मी—ब्रह्मसे सम्बन्ध रखनेवाली विद्या कर्मकी भाँति लघुता अर्थात् मत्यं-भावको प्राप्त न हो। किन्तु प्रज्ञान—अज्ञानतमसे अतीत आत्मस्वरूपको प्राप्ति करानेमें सहयोगी हो; इसलिए कि ब्रह्मविद्या व्यापृत परमात्माको आत्मभावसे प्रहण करनेवाले व्यक्तिका प्रज्ञान नाम प्रसिद्ध है। आज्ञाय यह है कि उसकी ब्रह्म संज्ञा है। ऐसा ही भगवती श्रुतिका कथन है कि —'प्रज्ञान ब्रह्म है।' इस प्रज्ञानवन ब्रह्मका साक्षात्कार धीर-पुरुष हो करते हैं, योगी लोग उस सनातन

इस प्रकार ब्रह्मात्मभावको प्राप्त होकर जो विद्वज्जन जीवरूप अग्निको अपने आत्मस्वरूपमें समाहित करता हुआ यथार्थरूपसे उस सनातन पुरुषका दर्शन करता है उसकी आत्मा इस शरीरमें विनाशधर्मको प्राप्त नहीं करती है, योगी लोग उस सनातन परमात्माका ध्यान करते हैं ॥१८॥

इस प्रकार जो प्रज्ञानधन एकरस ब्रह्मस्वरूपमें समाहित होकर सर्वंत्र विद्यमान रहता है। भावार्थ यह है कि वह आत्मा महान् ब्रह्मस्वरूप हो जाता है; स्मिल्लए कि पावक अग्नि-सर्वोपहृतिरूप कारण अर्थात् कारण अपने सारे गिरन् स्वात्मन्युपसंहरन् यो वै तं पुरुषं ज्ञानेकरसं पुरुषं पूणं पुरिशयं वेद अय-महमस्मोति साक्षाज्जानीति, तस्य प्रज्ञानरूपं परमात्मानमात्मत्वेतावगच्छत इहास्मिन्नेव देहे आत्मा न रिष्यते न विनश्यति । विदुष उत्क्रान्तेरभावात्, उत्क्रान्तिनिमित्तत्वाद्विनाशस्य । तथा च श्रुतिः प्रश्नपूर्वकमुत्क्रान्त्यभावं दर्शयति—'उदस्मात्प्राणा उत्क्रामन्तोति आहो नेति नेति होवाच याज्ञवत्क्यः, अश्रेव समवलीयन्ते न तस्य प्राणा उत्क्रामन्ति ब्रह्मां व सन् ब्रह्माप्येति य एवं वेद' इति च । यं विदित्वा न रिष्यते तं योगिन एव पश्यन्ति ॥१८॥

यस्मात्तद्विज्ञानादेव नात्मनो विनाशः—

तस्मात्सदा सत्कृतः स्यान्न मृत्युरमृतं कृतः। सत्यान्तते सत्यसमानुवन्धिनी सतश्च योनिरसतश्चैक एव। योगिनस्तं प्रभव्यन्ति भगवन्तं सनातनम्॥१९॥

कार्यवर्गं मासहित को अपनेमें माहित करता हुआ यह जो कोई विद्वान् पुरुष परमार्थरूपसे उस पुरुष-प्रसानघन ब्रह्मको परिपूर्णानन्दमय पुरुष अर्थात् अपने अपने शरीरमें विद्यमान आत्माको यही 'मैं हूँ' इस प्रकार अपरोक्षरूपसे जानता है, प्रज्ञानघन परमात्माको अपने आत्मस्वरूपसे जान प्राप्त करनेवाले उस पुरुष-का आत्मा इस शरीरमें विनष्ट नहीं हो सकता है; इसलिए कि ज्ञानी पुरुषका प्राणोत्क्रमण नहीं होता है और उसका विनाशभाव तो मात्र लोकान्तरमें उत्क्रमण करने के निमित्त ही होता है। तथा श्रुति भी प्रश्नपूर्वक उत्क्रमणका न होना ही प्रदिश्त करती है, इस ज्ञानी पुरुषके प्राणोत्क्रमण होते हैं अथवा नहीं होते। याज्ञवल्वयमुनिने कहा कि उस ज्ञानीके प्राणोत्क्रमण नहीं होते हैं; क्योंकि यहीं उसके प्राण विलीन हो जाते हैं। अत एव उसका प्राणोक्क्रमण नहीं होते हैं जो उस प्रक्रियापूर्वक उसे साक्षात् जान लेता है, वह ब्रह्म-स्वरूप हुआ ब्रह्मभावमें हो विलीन हो जाता है, जिस परमात्माका साक्षात्कार कर आत्माका कदापि विनाश नहीं होता है योगो लोग उस सनातन देवका ध्यान करते हैं।।१८।।

इसीलिए कि उसके विज्ञानसे ही आत्माका विनाश नहीं होता है— अत एव निरन्तर चिद्रूपमें ही स्थिर रहे, ऐसी स्थितिमें जब मृत्यु ही रहीं है, तो अमृत कहाँसे आ जावेगा; क्योंकि सत्य और असत्य ये दोनों ही ब्रह्ममें समानतया ही रहते हैं और इन दोनोंके कारण भी सद्रूप ब्रह्म ही है, योगी लोग उस सनातन परमात्माका दर्शन करते हैं ॥१९॥ सदा सर्वदार्हानद्यां सत्कृतः स्मात् सिच्चदानन्दाद्वितीयब्रह्मात्मत्वेनाभि-मन्येत यः, स सदा सत्कृतो भवति । तस्य न मृत्युः—जननमरणलक्षणः संसारोः न भवेत् । अमृतं कृतः, मृत्युसापेक्षत्वादमृतत्वस्य तदभावे कृतः प्रसक्तिः । तथाः च श्रुतिः—'मृत्युनिस्त्यमृतं कृतः' इति ।

सत्यानृते च वर्ततेसत्यसमानुबन्धिनी परमार्थसत्यमेकपिष्ठानमनुबध्य वर्तते रज्ज्वामिव सर्पः । कथमेनदवगम्यते सत्यानृते सत्यसमानुबन्धिनीति ? तत्राह—सत्रश्च लौकिकस्य योनिः कारणम् असत्रश्च व्यावहारिकस्य रजतादेः, एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म यस्मान् प्रवदन्ति तस्मात्सत्यानृते स्वकारणभूतसत्यसमान् नुबन्धिनीति । यदात्मतत्त्वज्ञानात्मकारणान्मृत्योविनाज्ञः, यमनुबध्य सत्यानृते प्रवर्तते तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ १९ ॥

अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा न दृश्यतेऽसौ हृदये निविष्टः। अजश्यरो दिवारात्रमतन्द्रितश्च स तं मत्वा कविरास्ते प्रसन्नः॥२०॥

इसिलए नित्य-निरन्तर अहर्निश सत्कर्म करता हुआ जीवन जीता रहे और जो सिन्नदानन्द अद्वितीय ब्रह्म से अपने आपको अभिन्न समझता है वह सदा सत्कृत हो जाता है, उसकी मृत्यु नहीं होती अर्थात् वह जन्म-मरणरूप संसारधर्मको प्राप्त नहीं होता है। ऐसी स्थितिमें अमृतत्व कहाँ है; जबिक अमृतत्व तो मृत्युको लेकर है और जब मृत्यु ही नहीं है, तो फिर उसके अभाव-में अमृतत्त्वका प्रसङ्ग ही नहीं उठता है। भगवती श्रुति इस विषयमें कहती है कि—'जब मृत्यु ही नहीं है तो फिरअमृतत्व कहाँ से होगा?'

सत्य और असत्य ये दोनों ही पदार्थ समानरूपसे सद्वस्तुके अधीन हैं अर्थात् सत्य और असत्य ये दोनों रज्जुमें सपंकी भाँति एक परमार्थं सदूप अधिष्ठानके आश्रित होकर रहते हैं। यह कैसे ज्ञात हो सकता है कि—सत्य और असत्य ये दोनों समानत्या एक सद्रूप अधिष्ठानके आश्रित होकर स्थित हैं? इसका उत्तर देते हैं कि—सत्य लौकिक वस्तुओंका कारण है: जबिक ये सबके सब एक ही अद्वितीय ब्रह्मतत्त्वका प्रतिपादन करते हैं, इसलिए अपने कारणभूत सद्रूप वस्तुके आश्रित होकर सत्य और असत्य समानरूपसे परस्पर वैंघे हुए हैं। जिस आत्मतत्त्वके ज्ञानप्रकाशके कारण मृत्युका भी विनाश हो जाता है जिसका आश्रय लेकर सत्य और असत्य प्रवृत्त होते हैं। योगी लोग उस सनातन परमात्माका दर्शन करते हैं। १९९॥

आकाशादिदेहान्तं जगत् सृष्ट्वा हृदये निविष्टः अजः चरः चराचरात्मा सन्न दृश्यते स्वेनात्मना चित्सदानन्दाद्वितीयेन । तम् अहोरात्रम् अतिद्वित भूत्वान्नादिकोशपञ्चकेभ्यो निष्क्रस्य सर्वान्तरात्मानं मत्वा कविरास्ते प्रसन्नो कृतार्थः सन्नित्यर्थः ॥ २०॥

ब्रह्मणो विश्वोपादानत्वमाह—

तस्माच्च वायुरायातस्तिस्मिश्च प्रलयस्तथा। तस्मादिग्निश्च सोमश्च तस्माच्च प्राण आगतः॥ २१॥ तत्प्रतिष्ठा तदमृतं लोकास्तद् ब्रह्म तद्यशः। भूतानि जिज्ञरे तस्मात् प्रलयं यान्ति तत्र च॥ २२॥ इलोकौ स्पष्टौ॥ २१-२२॥

सर्वमिदं ब्रह्मणः सकाशादुद्भूतं तत्रेव लीयत इत्युक्तं तदेव विवृणोति—ः

अङ्गुष्ठमात्र पुरुष अजन्मा चराचरात्मक विश्वरूप है और सभीके हृदय-देशमें विद्यमान है फिर मो वह प्रत्यक्षका विषय नहीं हो पाता है, तत्त्ववेत्ता पुरुष अहर्निश तत्परतापूर्वक उसका अनुभव कर कृतार्थ हो जाता है ॥२०॥

वह अजन्मा अविनाशो परमब्रह्मं परमात्मा स्थावर जङ्गमात्मक विश्व-का आकाशादि तत्त्वसे लेकर शरीरपर्यन्त सृजन कर सभी प्राणियोंके हृदय-कमलमें संनिविष्ट हुआ सिच्चदानन्द अद्वितीय ब्रह्मभावसे दृष्टिगोचर नहीं हो पाता है । अतिन्द्रित होकर अहर्निश अन्नादिरूप पञ्चकोशोंसे पृथक्करण कर उसे सबका आत्मस्वरूप मान करके क्रान्तदर्शी विद्वान् प्रसन्न कृतकृत्य हो जाता है ।।२०॥

सम्प्रति ब्रह्मका जगत् उपादानकारण प्रदर्शित किया जाता है—

उस परमात्मासे अग्नि, चन्द्रमा और प्राण आदिकी उत्पत्ति हुई है और वही समस्त वस्तुओं का आधार स्तम्म भी है तथा वही अमृत, ब्रह्म एवं सभी लोकों का आश्रयस्थान भी है और वही यशस्वरूप है। इसीसे सम्पूर्ण भूत-प्राणियों की सृष्टि होती है और पुनः उसी परमतत्त्वमें विलय भी हो जाता है। २१-२२।।

ब्लोकका अर्थं स्पष्ट ही है।। २१-३२।।

यह सारा प्रपञ्च परमब्रह्म से ही उत्पन्न हुआ है और उसीमें विलय भी हो जाता है। यह जो कहा गया है उसीका वर्णन किया जा रहा है — protes bures

DAY 1

57-1-162,8-

उभौ च देवौ पृथिवीं दिवं च दिशश्र शुक्लं भुवनं विभर्ति । तस्माद् दिशः सरितश्र स्रवन्ति तस्मात् सम्रद्रा विहिता महान्तः।।२३॥

देवौ जीवेश्वरौ शुक्लं ब्रह्म कर्तृ बिर्भात । तस्माद् ब्रह्मणः सकाञाद् विश उत्पद्यन्ते 'एतस्यैवाक्षरस्य प्रशासने गागि सूर्याचन्द्रमसौ विघृतौ तिष्ठतः' इति श्रुतेरर्थः प्रतिपाद्दितः ॥ २३ ॥

इदानीं ब्रह्मणोऽनन्तत्वं कथयति—

यः सहस्रं सहस्राणां पक्षानाहृत्य सम्पतेत्। नान्तं गच्छेत् कारणस्य यद्यपि स्यान्मनोजवः। योगिनस्तं प्रपश्यन्ति भगवन्तं सनातनम् ॥ २४ ॥

यः पुरुषः सहस्राणां सहस्रं पक्षानाहृत्यात्मनः पक्षान् कृत्वा सम्पतेद-शकनेः कोटिकल्पमपि पुरुषो नान्तं गच्छेत् सर्वकारणस्य परमात्मनः, यद्यप्यसौ

वह निर्दोष ब्रह्म ही जीव एवं ईश्वररूप देवोंको, पृथिवी, दिशाओंको, और सारे भुवनोंको घारण पोषण किये हुए हैं। उसीसे दिशाएं और सरिताएं प्रवाहित होती हैं उससे महान् सागर की गरिमा भी है।।२३॥

शुक्ल-ब्रह्म जो समस्त विश्वका कर्ता है वह जीव और ईश्वर दोनों देवोंका पालन पोषण करता है। उस परमड हासे ही ये दिशाएँ उत्पन्न हुई हैं। हे गार्गि ! इस अक्षर परमात्माके प्रशासनमें ही सूर्य और चन्द्रमा घारण किये हुए अवस्थित हैं। इस प्रकार भगवती श्रुतिका अर्थ प्रतिपादित किया है ।। २३।।

सम्प्रति परमंत्रह्मतत्त्वकी अनन्तरूपताको प्रदर्शित किया जा रहा है— जो कोई सहस्र पंखोंको ग्रहण कर उड़े और मनकी गति से भी पार करना चाहे तो भी कारणरूप ब्रह्मका पार नहीं पा सकेगा। योगी लोग उस संनातन ॥२४॥

जो कोई व्यक्ति अपरिमित पंखोको ग्रहण कर अर्थात् अपने शरीरमें सहस्र पंखें लगा कर अनेक प्रकारसे कोटिकल्यपर्यन्त भी उड़े तो भी वह सबके कारण-भूत परमात्माका पार नहीं पा सकता है। यद्यपि वह मनके सयान गतिवाला हो कर भी उड़ना चाहे तो भी उस परमात्माका पार नहीं पा सकेगा। भावार्थ यह है कि जिससे कोई भी व्यक्ति उसका अन्त नहीं पा सकता है इसीसे वह

मनोजवः स्यात् तथापि तस्यान्तं न गच्छेत् । यस्मादन्तं न गच्छेत् तस्मादनन्तः परमात्मेत्यर्थः । योऽनन्तः परमात्मा तं योगिन एव पश्यन्ति ॥ २४ ॥

अद्शेने तिष्ठति रूपमस्य पश्यन्ति चैनं सुसमिद्धसत्त्वाः । हीनो मनीषी मनसाभिपश्येद् य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥२५॥

अर्दशने दर्शनायोग्यविषये तिष्ठति रूपमस्य परमात्मनः। तथा च श्रुति:-- 'न संदृशे तिष्ठति रूपमस्य' इति । पश्यन्ति चैनं सुसमिद्धसत्त्वाः । यद्यपि दर्शनायोग्ये तिष्ठति तथापि परमात्मानं पश्यन्ति । के ते ? सुसमिद्ध-सत्त्वाः सुष्ठु सिमद्धं सम्यग्दीप्तं सत्त्वमन्तःकरणं यज्ञादिभिर्विमलीकरण संस्कारेण येषां ते सुसमिद्धसत्वाः।

यस्मादेवं तस्माद्वीनो रागद्वेषादिमलरहितो विशुद्धसत्त्वो मनीषी मनसाभिपद्येत् । य एनं परमात्मानं विदुरहमस्मीति अमृता अमरणधर्माणस्ते भवन्ति ॥ २५॥

अनन्त परमात्मा है। इस प्रकार जो अनन्त परमात्मा है, योगी लोग उसका दर्शन करते हैं।।२४॥ SEPTIMENT OF SEPTIMENT WHICH

इसका रूप देखनेमें नहीं आता अर्थात् दृष्टिका विषय नहीं हो पाता है। परन्तु विशुद्ध चित्तवाले हो इसका दर्शन करते हैं इसलिए दोषसे रहित मनीषी मनसे देख लेता है और जो इसे जानते हैं, वे विमुक्त हो जाते हैं ॥२५॥

इस परमात्माका रूप दर्शनका विषय नहीं हो सकता है। तथा भगवती श्रुतिका भी यही कथन है कि--'इसका स्वरूप दृष्टिगोचर नहीं हो पाता है।' किन्तु विशुद्ध अन्तः करणवाले ही देख पाते हैं। यद्यपि इसका स्वरूप दर्शनके अयोग्य है तो भी परमात्माका साक्षात्कार कर लेते हैं। वे कौन है ? जिनका चित्त यज्ञादि संस्कारोंके द्वारा विशुद्ध हो गया है तथा अन्तःकरण भली-भाँति प्रदीस है ऐसे सुसमिद्धसत्त्व लोग ही इस परमतत्त्वका अन्तःकरणमें दर्शन करते हैं।

जबिक इस प्रकार है इसिलए होन-जो रागद्वेषादि मलसे रहित विशुद्ध अन्त:करण हुआ यह विवेकी पुरुष मनसे देख सकता है। जो व्यक्ति इस ब्रह्म तत्त्वको 'यह मैं हूँ' ऐसा जानते हैं, वे अमृत अर्थात् अमरणधर्मा हो जाते हैं ॥२५॥

इमं यः सर्वभूतेषु आत्मानमनुपश्यति । अन्यत्रान्यत्र युक्तेषु स किं शोचेत्ततः परम् ॥ २६ ॥

इमं सर्वान्तरं सर्वभूतेषु सर्वप्राणिष्वात्मानं योऽनु पश्यति । कथंभूतेष्वनु-पश्यति—अन्यत्रान्यत्र देहेन्द्रियादियुक्तेषु शरीराद्यभिमानिषु स कि शोचेत्ततः परं सर्वभूतेषु स्वात्मानं पश्यन् ततः परं किमर्थमनुशोचित सर्वभूतस्थमात्मान-मनुपश्यन् कृतार्थत्वान्नानुशोचतीत्यर्थः । तथा च श्रुतिः—'तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः' इति ॥ २६ ॥

तदेवाह—

यथोदपाने महति सर्वेतःसम्प्लुतोदके ।
एवं सर्वेषु भूतेषु ब्राह्मणस्य विजानतः ॥ २७ ॥
यथा सर्वतःसम्प्लुतोदके महत्युदपाने कृतकृत्यस्य पुंसोऽर्थो नास्ति, एवं

जो विवेकी पुरुष शरीरेन्द्रियोंसे युक्त सभी भूतप्राणियोंमें इस आत्मको अनुगत प्रतीतिसे देखता है, वह उससे उत्तम किस वस्तुकी चिन्ता करेगा ॥२६॥

जो सबके भीतर अर्थात् सभी भूतप्राणियोंमें इस आत्माको अनुगत देखता है । प्राणियोंमें कैसे देखता है ?

अन्यान्य शरीरेन्द्रियादिसे युक्त क्षणभङ्गुर देहादि वस्तुओं में मिथ्या अभिमान करनेवाले प्राणियों में वह क्यों शोक करेगा है अर्थात् सभी भूत-प्राणियों में अपने आत्मस्वरूपका दर्शन करता हुआ वह किस लिए शोक करेगा? भावार्थ यह है कि समस्त स्थावर-जङ्गम पदार्थों में स्थित अपने आत्माका दर्शन करता हुआ वह विवेकी पुरुष कृतकृत्य हो गया है इसलिए वह किसी भी स्थितिमें शोक नहीं करता है। ऐसा ही भगवती श्रुतिका कथन है कि—उस समय समस्त जडचेतन वस्तुओं में एकत्व देखनेवाले व्यक्तिको क्या मोह और क्या शोक हो सकता है'॥२६॥

इसी विषयमें कहते हैं कि-

जैसे व्यक्तिको चारों ओर जलसे परिपूर्ण सरोवरके रहते हुए किसी वल्प जलवाले सरोवरकी अपेक्षा नहीं रह जाती है वैसे सभी प्राणियोंमें आत्म-दर्शन देखनेवाले ब्रह्मनिष्ठ व्यक्तिको भी किसी अन्यसे अपेक्षा नहीं रहती है ॥२७॥

जैसे चारों ओर जलसे परिपूर्ण हुए महान् जलाशयके विद्यमान रहने

सर्वेषु भूतेषु आत्मानं विजानतो ब्राह्मणस्य किचिदपि प्रयोजनं न विद्यत इत्यर्थः । आत्मदर्शनेनैव कृतार्थत्वादिति भावः । तथा चाह भगवान् वासुदेवः— 'न चास्य सर्वभूतेषु कश्चिदर्थन्यपाश्रयः' इति ।। २७ ॥

इदानी मुक्तस्यार्थस्य द्रिक्ति वामदेवादिवत् स्वानुभवं दर्शयित— अहमेवास्मि वो माता पिता पुत्रोऽस्म्यहं पुनः। आत्माहमस्य सर्वस्य यच्च नास्ति यदस्ति च॥ २८॥

हे घृतराष्ट्र ! अहमेवास्मि वो युष्माकं माता जनयित्री विता अपि अहमेव । युष्माकं पुत्रो दुर्योधनादिरहमस्मि । किंबहुना ? आत्मा अहमस्मि सर्वस्य प्राणिजातस्य यच्च नास्ति यदस्ति च तस्याहमेवात्मा ॥ २८॥

एवं ताबदाधिभौतिकं पित्रादिकं दिशतम् । अथेदानीमाधिदैविकं पित्रादि-भावं दर्शयति—

> पितामहोऽस्मि स्थविरः पिता पुत्रश्च भारत । ममैव यूयमात्मस्था न मे यूयं न चाण्यहम् ॥ २६ ॥

पर कृतार्थं हुए व्यक्तिको प्रयोजन नहीं रहता है। भावार्थं यह है कि समस्त भूत-प्राणियों में अपने आत्मस्वरूपका दर्शन करनेवाले ब्रह्मनिष्ठ ब्राह्मणके लिए कि खित भो प्रयोजन नहीं रह जाता है। इसलिए कि वह ब्रह्मनिष्ठ आत्मदर्शन से हो कृतार्थं हो जाता है यहां इसका तात्पर्यार्थं है। और ऐसा हो भगवद्गीता में भगवान् श्रो वासुदेवने कहा है कि—'और इसका सभी प्राणियों में कुछ भी सम्बन्ध नहीं रह जाता है।।२७॥

सम्प्रति पूर्वोक्त अर्थंको हडताके लिए वामदेवादिकी भाँति अपने अनुभव-को दिखाया जाता है —मैं हो तुम्हारा माता-पिता हूँ और मैं हो पुत्र हूँ। यह जो कुछ है और जो कुछ नहीं भी है, उस सब का मैं ही आत्मा हूँ॥२८॥

हे घृतराष्ट्र! मैं ही तुम्हारी जन्म देनेवाली माता हूँ और मैं ही तुम्हारा पिता भी हूँ। तथा मैं हो तुम्हारा पुत्र दुर्योबनादि भी हूँ। इस विषयमें अधिक क्या कहा जाय ? मैं हो समस्त भूतप्राणियोंकी आत्मा हूँ यह जो कुछ विद्यमान है और जो कुछ नहीं भी है, उस सबका मैं हो आत्मा हूँ।। २८।।

इस प्रकार सर्वप्रथम आधिभौतिक पितादिके विषयमें वर्णन कर दिया गया, इसके पश्चात् सम्प्रति आधिदैविक पित्रादिमाव प्रदिशत किया जाता है—

पितामहोऽस्मि स्थविरो वृद्धः, इन्द्रादेः पितामहोऽस्मि अनाविसिद्धः परमात्मा सोऽप्यहमेव । यः पिता इन्द्रादेहिरण्यगर्भः सोऽप्यहमेव । तथा मसैव यूयम् आत्मस्थाः। एवं यूयं सर्वे परमार्थतो न मे आत्मिन व्यवस्थिताः, न चाप्यहं युष्मासु स्थितः। तथा चाह भगवान्—'मत्स्थानि सर्वभूतानि' इति ॥ २९ ॥

यद्यपि न मनात्मिन यूयं व्यवस्थिताः, न चाप्यहं युष्मासु स्थितः, तथापि-

आत्मैव स्थानं मम जन्म चात्मा ओतप्रोतोऽहमजरप्रतिष्ठः। अजश्ररो दिवारात्रमतन्द्रितोऽहं मां विज्ञाय कविरास्ते प्रसन्नः ॥३०॥

आत्मैव स्थानम् आत्मैवाश्रयः, जन्म चात्मा अस्मादेवात्मनः सर्व-मुत्पन्नम् । तथा च श्रुतिः—'आत्मन एवेदं सर्वम्' इति । ओतप्रोतोऽहमेव

हे भारत ! मैं ही वृद्ध पितामह, पिता और पुत्र हूँ। तुम सब मेरे ही आत्मस्वरूपमें स्थित हो और न तुम सब मेरे में हो एवं न मैं तुम सबमें हूँ।। २९॥

मैं स्थविर अर्थात् वृद्ध पितामह हूँ, मैं ही इन्द्रादि देवोंका भी पितामह हूँ और जो अनादि परमात्मा है वह भी में ही हूँ। जो इन्द्राप्टि पिता हिरण्य-गर्भ है वह भी मैं ही हूँ। तथा तुम सब मेरे आत्मस्वरूपमें स्थित हो। यद्यपि परमार्थरूपसे तुम सब मेरे आत्मस्वरूपमें भी नहीं रहते हो। ऐसा ही भगवान् श्रीकृष्ण द्वारा गीताशास्त्रमें कहा गया है—'समस्त भूतप्राणी मेरे ही आत्म-स्वरूपमें रहते हैं ॥ २९॥

जो कि मेरे आत्मस्वरूपमें तुम सब नहीं रहते हो और न मैं ही तुम सवोंमें रहता हूँ, तो भी-आत्मा ही मेरा अधिष्ठान है और आत्मा ही मेरा जन्म भी है। मैं ही जरा मरणसे रहित सबमें व्याप्त हूँ। मैं अहर्निश अतन्द्रित होकर अविनाशी एवं गतिशील हूँ, मुझे जान करके ज्ञानी प्रसन्नचित्त हो जाता है ॥ ३० ॥

आत्मा ही मेरा स्थान अर्थात् आश्रय है एवं आत्मा हो मेरा जन्म भी है, इसिलए कि सभी भूत-प्राणियोंका जन्म आत्मा ही होता है। ऐसा ही भगवती श्रुतिका कथन है कि 'आत्माका हो यह सारा विस्तार है। मैं ही समस्त संसारमें ओतप्रोत होकर स्थित हूँ अर्थात् में ही सबमें ओतप्रोतरूपसे व्यवस्थित जगदात्मा हूँ। तुम सबका जनियता मैं अजर प्रतिष्ठित जरामरणसे रहित अपनी महान् महिमामें स्थित हूँ, इसीसे मैं अंजर प्रतिष्ठित हूँ। ऐसा ही

बोतप्रोतरूपेण व्यवस्थितो जगदातमा युष्माकं जनियता अजरप्रतिष्ठोऽजरे जरा-मरणवर्जिते स्वे महिम्नि तिष्ठामीत्यजरप्रतिष्ठः। तथा च श्रुतिः—'स भगवः कस्मिनप्रतिष्ठित इति स्वे महिम्नि' इति ॥ ३०॥

अणोरणीयान् सुमनाः सर्वभूतेष्ववस्थितः। पितरं सर्वभूतानां पुष्करे निहितं विदुः॥ ३१॥

इति श्रीमहाभारते शतसाहस्यां संहितायां वैयासिक्यामुद्योगपर्वणि धृतराष्ट्रसनत्कुमारसंवादे श्रीसनत्सुजातीये चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥

अणोः सूक्ष्मादणीयान् सूक्ष्मतरः सुमनाः शोभनं रागद्वेषमदमात्सर्यशोक-मोहादिधर्मनिजतं केवलं चित्सदानन्दाद्वितीयब्रह्मात्माकारं मनो यस्य स सुमना सर्वभूतेषु सर्वेषु प्राणिषु हृदयकमलमध्ये अहमेवावस्थितः सर्वभूतात्मतया ।

एवं तावत्स्वानुभवो विश्वतः, इदानीं न केवलमस्मदनुभव एवात्र प्रमाणम्, अन्येऽप्येवमेवावगच्छन्तीत्याह—-पितरं सर्वभूतानां पुष्करे निहितं विदुरिति । येऽन्ये सनकसनन्दनसनातनवामदेवादयो ब्रह्मविदस्तेऽपि पितरं सर्वभूतानां सर्वप्राणिनां पिता जनयिता यः परमेश्वरस्तं पुष्करे हृत्पुण्डरीकंमध्ये निहितं विदुः; परमात्मानमात्मत्वेनावगच्छन्तीत्यर्थः ।

श्रुतिवाक्यका भो कहना है हे भगवन् ! वह किसमें प्रतिष्ठित है ? ऐसा कहने पर उत्तर दिया जाता है कि वह अपनी महिमामें अवस्थित है ॥ ३० ॥

मैं हो अणुसे भी अणुतर हूँ, विशुद्ध चित्त वाला हूँ और सभी प्राणियोंमें स्थित हूँ। समस्त प्राणियोंके पिताको विद्वज्जन हृदयमें कमलमें स्थित जानते हैं।। ३१।।

परमात्माका स्वरूप अणुसे भी अणुतर है, जिसका मन-शोभन अर्थात् राग, द्वेष, मद, मात्सर्य, शोक एवं मोहादि अनित्य धर्मीसे रहित है और सच्चिदानन्द अद्वितीय ब्रह्मभावमें स्थित रहता है वह व्यक्ति सुमना कहलाता है तथा मैं ही समस्त प्राणियोंके हृदयदेशमें सर्वभूतात्मरूपसे स्थित हूँ।

इस प्रकार सर्वप्रथम अपना अनुभव प्रदिशत कर दिया गया, इस विषयमें हमारा अनुभव ही प्रमाण नहीं है अपितु अन्य विद्वज्जनोंका भी यही कहना है कि—समस्त भूतप्राणियोंके पिताको हृदयकमलमें निहित जानते हैं। जो ये लोग सनक, सनन्दन, सनातन और वामदेव आदि ब्रह्मवेत्ता पुरुष हैं वे भी समस्त प्राणियोंके जन्म देनेवाले पिता हैं जो परमेश्वरके रूपमें है उसे हृदयकमलमें निहित जानते हैं। आशय यह है कि वे लोग परमब्रह्म परमात्मा को आत्मरूपसे जानते हैं। तथा च श्रुतिस्तेषामनुभवं दर्शयति— तद्धैतत्पश्यन् ऋषिर्वामदेवः प्रति-पेदेऽहं मनुरभवं सूर्यश्च इति बृहदारण्यके । 'एतत्साम गायन्नास्ते' इति तैत्ति-रीयके सामगानेन स्वानुभवो दिशतः, आत्मनः कृतार्थत्वद्योतनार्थम् । तथा छान्दोग्येऽपि— 'तद्धास्य विजज्ञो' इति । तलवकारे च 'अहमन्नम्' इत्यादिना विदुषः स्वानुभवो दिशतः ।

त्त्रैते इलोकाः भवन्ति-

नित्यशुद्धबुद्धमुक्तभावमीशमात्मना ।
भावयन् षडिन्द्रियाणि सनियम्य निश्चलः ।।
अस्ति वस्तु चिद्घनं जगत्प्रसूतिकारणम् ।
न नश्वरं तदुःद्भवं जगत्तमोनुदं च यत् ।।
तत्पदैकवाचकं सदामृतं निरञ्जनम् ।
चित्तवृत्तिदृक् सुखं तदस्म्यहं तदस्म्यहम् ॥ इति ॥ ३१ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यश्रीगोविन्दमगवत्रूज्यपादिश्वध्यश्रीशंकरमगवतः कृतौ श्रीसनत्सुजातीय माष्ये चतुर्थोघ्यायः ॥ ४॥

तथा भगवती श्रुति उन लोगोंका अनुभव प्रदिशित करती है। 'उस इस आत्मतत्त्वका दर्शन करते हुए वामदेव ऋषिने कहा कि मैं ही मनु हुआ था और मैं ही सूर्य भी था।' 'इस सामका गान करता हुआ रहता है।' इस तैतिरीय श्रुतिवाक्यमें सामगानके माध्यमसे स्वकीय कृतार्थंताके ज्ञापनार्थं अपना अनुभव प्रदिशित किया है। ऐसा छान्दोग्य उपनिषद्में कहा है कि— उसने इस आत्माका बोध प्राप्त कर लिया है।' और यही केन उपनिषद्में भी दिखलाया है—'मैं हो अन्न हूँ' इत्यादि वाक्यसे विद्वान् पुरुषका अपना अनुभव प्रदिशित किया है।

इस विषयमें ये रलोक भी प्रमाणरूपमें विद्यमान हैं—

'नित्य शुद्ध, बुद्ध, मुक्तस्वभाव परमेश्वरका आत्मभावसे स्मरण करता हुआ मन सिहत पञ्चक्षानेन्द्रियोंका संयम कर निश्चलस्वरूपमें स्थित है कोई सिच्चिदानन्दघन वस्तु है जो जगत्को उत्पत्तिका कारण है उससे उत्पन्न हुआ यह नश्वर संसार अज्ञानतमको दूर करनेमें समर्थं नहीं है। जिसका 'तत्' पद एकमात्र द्योतक है और जो आनन्द, सदूप, अमृत, त्रिगुणा-त्मिका प्रकृतिसे अतीत एवं चित्तवृत्तिका द्रष्टा है, वही मैं ही हूँ॥ ३१॥

इति आचार्यश्रीकृष्णानन्द सागर विरचिता चतुर्थोऽध्याय हिन्दोव्याख्या श्रुतिरञ्जनी ।

